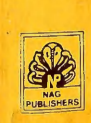
# ACTURIES.

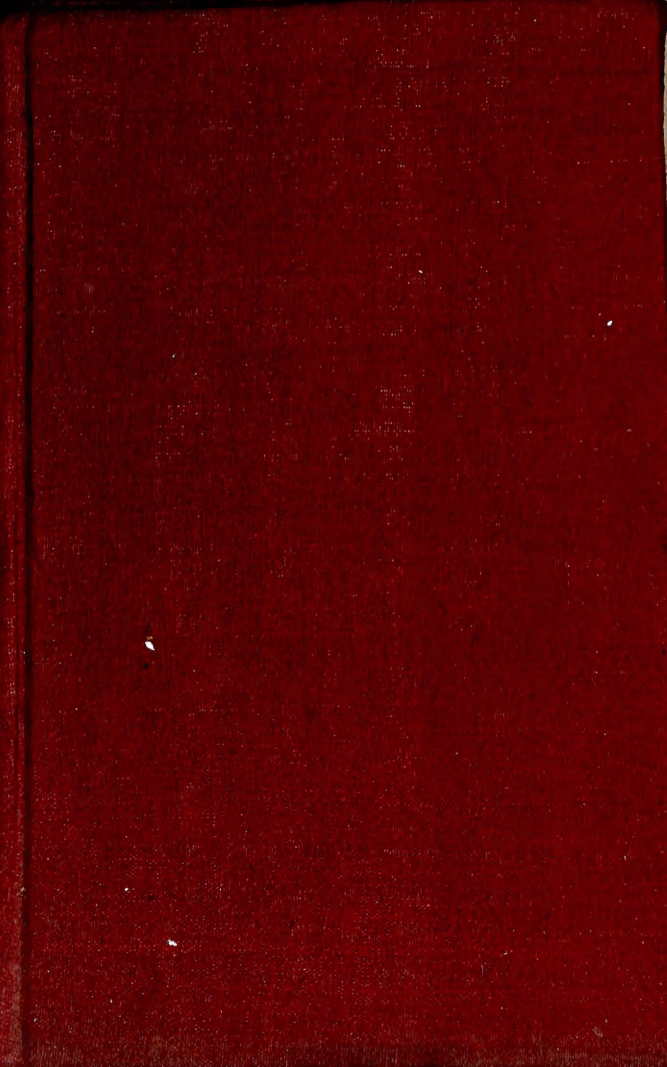


# EDITED BY :

M.M. DR. T. GANAPATI SASTRI WITH AN INTRODUCTION & SLOKA INDEX BY PROF. N.P. UNNI

# विष्णुसंहिता









# विष्णुसंहिता VIŞŅU SAMHTĀ

# महापुराण

- १. ब्रह्ममहापुराणम्
- २. पद्ममहापुराणम्
- ३. विष्णुमहापुराणम्
- ४. शिवमहापुराणम्
- ५. भागवतमहापुराणम्
- ६. नारदीयमहापुराणम्
- ७. मार्कण्डेयमहापुराणम्
- ८. अग्रिमहापुराणम्
- ९. भविष्यमहापुराणम्
- १०. ब्रह्मवैवर्तमहापुराणम्

वासुकी पुराण हरिवंश पुराण कल्किपुराण सौर पुराण ११. लिंगमहापुराणम्

१२. वाराहमहापुराणम्

१३. स्कन्दमहापुराणम्

१४. वामनमहापुराणम्

१५. कूर्ममहापुराणम्

१६. मत्स्यमहापुराणम्

१७. गरुडमहापुराणम्

१८. ब्रह्माण्डमहापुराणम्

१९. वायुमहापुराणम्

२०. विष्णुधर्मोत्तरपुराणम्

देवीभागवत मृंगीशसंहिता एकाम्रपुराण नरसिंहपुराणम् Trivandrum Sanskrit Series Lxxxv

poly or pact

# THE VISNU SAMHITĀ विष्णुसंहिता

# Edited by M. M. GANAPATI SHASTRI With an Elaborate Introduction

By Dr. N. P. UNNI

Prof. & Head of the Sanskrit Dept. University of Kerala Trivandrum.



# NAG PUBLISHERS

11A/U.A. JAWAHAR NAGAR, DELHI-7 (INDIA) This publication has been brought out with the financial assistance from the Rashtriya Sanskrit Sansthan, New Delhi.

If any defect is found in this book, please return per V.P.P. for postage expences for exchange of free of cost.

# NAG PUBLISHERS

- (i) 11A/U.A. (Post office Building), Jawahar Nagar, Delhi-110007
- (ii) 12, 15 Sanskrit Bhawan, Sanskrit Nagar, plot No. 3 Sector XIV Rohini, New Delhi-110085
- (iii) Jalalpurmafi (Chunar-Mirzapur) U.P.

ISBN 81-7081.263-1

1992

Price Rs. 55.00

#### PRINTED IN INDIA

Published by Nag Sharan Singh for Nag Publishers, 11A, U.A. Jawahar Nagar, Delhi-110007/ printed at G. Print Process, Dayabasti, New Delhi

# CONTENTS

#### INTRODUCTION

| _  | -   |      | -   |   | _   |
|----|-----|------|-----|---|-----|
| SE | ( " | . 1  | ( : | N | П   |
|    | V 1 | . A. |     |   | - 3 |

| The Tantrik Tradition                                 | 1    |
|-------------------------------------------------------|------|
| Tantras, Agamas and Samhitas                          | 2    |
| Three-fold division of Tantras                        | 3 5  |
| Āgamas                                                | - 5  |
| Samhitās                                              | 6    |
| Vişņusamhitā                                          | 7    |
| The author                                            | 9    |
| Commentaries on Vișnusauhhitā                         | 11   |
| (1) Hāriņī by Nārāyaņa                                | 12   |
| (2) Tattvapradīpikā of Nāgasvāmī                      | 14   |
| SECTION II                                            |      |
|                                                       |      |
| CONTENTS - RESUME                                     | 1100 |
| (1) The aim of the treatise                           | 16   |
| (2) The scope and definition                          | 19   |
| (3) The prowess of Vişnu                              | 22   |
| (4) The concept of a Ksetra                           | 26   |
| (5) The selection of Mantras                          | 28   |
| (b) The modes of worship                              | 30   |
| (7) The definition of poses (intertwining of fingers) | 33   |
| (8) The consecration of fire                          | 36   |
| (9) The characteristics of the mystic diagrams        | 38   |
| (10) The rites of consecration                        | 40   |
| (11) The consecration of the preceptor                | 42   |
| (12) The characteristics of the ground                | 45   |
| (13) The erection of temples                          | 48   |
| (14) The characteristics of idols                     | 51   |
| (15) The five types of installations                  | 53   |
| (16) The purification of the idol                     | 56   |
| (17) The conception of divinity in the idol           | 59   |
| (18) The rites of installation                        | 61   |
| (19) The rites following the consecration             | 63   |
| (20) The rites of festivals                           | 64   |
|                                                       |      |

| (21) The holy procession                   | 67  |
|--------------------------------------------|-----|
| (22) The offering of oblations             | 69  |
| (23) The Universal worship                 | 70  |
| (24) The renovation of the shrines         | 72  |
| (25) The rules for expiations              | 75  |
| (26) The ritual of holy bath               | 76  |
| (27) The modes of sprinkling               | 78  |
| (28) Miscellaneous rites                   | 79  |
| (29) The conventional prices of the school | 80  |
| (30) The meditation on the god             | 83  |
| SECTION III                                |     |
| SOME SALIANT FEATURES                      | 85  |
| (1) Type of Temple                         | 90  |
| (2) Idols                                  | 90  |
| (3) Sanctum Sanctorum                      | 91  |
| (4) Karmarca the movable idol              | 92  |
| (5) Antahara and Madhyahara                | 93  |
| (6) Divinities in the Antaharaka           | 94  |
| (7) Deities in The Madhyahara              | 94  |
| (8) Temple Campus                          | = : |
| (9) Aşţabandha                             | 97  |
| (10) Astamangala                           | 98  |
| (11) The names of Visnu                    | 99  |
| (12) The Saktis of Visnu                   | 100 |
| (13) Dīkṣā                                 | 101 |
| (14) Pañcaratra                            | 102 |
| (15) Vedas, Tantras & Mantras              | 103 |
| (16) The authority of Vişnusamhita         | 103 |
| Elillipsesty.                              | 105 |

# विषयानुक्रमणी।

| पटक:. | विषय:.                    | पृष्ठम् .    | पटल:. | विषय:.             | पृष्ठम् • |
|-------|---------------------------|--------------|-------|--------------------|-----------|
| 9     | तन्त्रोद्देशः             | ٩            | 9 6   | विम्बशुद्धिः       | 998       |
| 2     | तन्त्रव्याख्या            | Ę            | ৭৩    | अधिवासः            | 924       |
| 3     | विष्णुवैभवम्              | 99           | 96    | प्रतिष्ठाविधिः     | 939       |
| 8     | क्षेत्रनिर्णय:            | २०           | 98    | प्रतिष्ठानन्तरिकया | 986       |
| ц     | मन्त्रोद्धारः             | २६           | २०    | उत्सवाविधिः        | 948       |
| E     | अर्चनाविधि:               | 38           | 39    | यात्रा             | . १६४     |
| v     | <b>मुद्रालक्षणम्</b>      | 89           | २२    | बलिदानविधिः        | 903       |
| c     | अग्निसंस्कारः             | ४७           | 3     | विश्वार्चनम्       | 969       |
| ٩     | मण्डललक्षणम्              | <b>પ્</b> પુ | 2.8   | जीर्णोद्धारः       | 966       |
| 90    | दीक्षाविधिः               | ६२           | 44    | प्रायश्चित्तविधिः  | 980       |
| 99    | दीक्षिताभिषेकः            | 9 0          | २६    | स्नपनविधिः         | २०५       |
| 92    | भूमिलक्षणभ्               | 30           | २७    | प्रोक्षणविधिः      | २०३       |
| 95    | प्रासादविधिः              | ৫৩           | 9,6   | कर्मशेषः           | २ं२२      |
| 98    | बिम्बलक्षणम्              | 98           | २९    | समयाचारलक्षणम्     | २३१       |
| ٩١٩   | प्रतिष्ठाप <b>ञ्च</b> कम् | 908          | ₹ 0   | भागवतो योगः        | 583       |



# VIȘŅUSAMHITĂ AN INTRODUCTION SECTION I

The Tantrik Tradition

Among the religious texts of the Hindus, Tantras occupy only the fourth position after Śruti, Smṛti and Purāṇa. It has been said that the Tantras are regarded by those who follow them as a fifth Veda as ancient as the others and of superior authority that practical application of its teachings, however, which is prescribed in the Tantra is to be followed in preference to the Vaidikācāra in the Kaliyuga. The relation of the Veda to the Tantra has been compared with that of the Jīvātmā to the Paramātmā. In other words the Tantra is said by its adherents to represent the inner core of the former.

Tantra is considered by the orthodox people as the specific Sastra for the Kaliyuga - the present age. It is not a petty Sastra for a small sect, but rather it represents as a universal text governing all men in the Kali age, though particular provisions in it may have reference to particular divisions of worshippers. Some among the Saktas prescribe a form of sadhana called 'Pancatattva' or worship with wine, meat, fish, grain and woman (representing Sakti :). In a vulgar sense this is called Pañcamakāra because each of the elements commences with the letter 'ma' as in madya, mamsa, matsya, mudra and maithuna. Only a community of Vamacarins among the Śāktas, practise this as a 'rahasyapūjā'. This Vāmācāra is only prescribed for Śākta initiates and is forbidden to the Śākta non-initiate and to other communities of worshippers. Hence it is an error to hold that Tantra is n petty Sastra of any religious sect only. In fact the Tantra deals with all matters of common interest and belief, from the doctrine of the origin of the world to the laws which govern kings and the societies with which they have been divinely appointed to rule, medicine and science generally. It is also a repository of esoteric belief and practices, particularly relating to Yoga and Mantrasastra. Further, Tantra claims to govern all orthodox communities of worshippers in the age of Kali in a general manner.

# Tantras, Agamas and Samhitās

In a general sense the term Tantra is applied to a mass of religious literature based on certain dogmas. In a specific way the term is applicable to a system of doctrines or a book. Agama means tradition and Samhitā stands for a collection of sacred texts. The texts which propagate the worship of Siva and Sakti are generally classed under the type called Agama and those relating to Viṣṇu are termed as Samhitās. Tantras derive their materials both from Agamas and Samhitās. The Saivite texts are often referred to as Saivāgamas. The Vaiṣṇavas consider Samhitās as their sacred literature.

Visnusamhitā (II-11-12) defines the term Tantra and the nature of its authority as follows:

सर्वेऽर्था येन तन्यन्ते त्रायन्ते च भयाजनाः । इति तन्त्रस्य तन्त्रत्वं तन्त्रज्ञाः परिचक्षते ।। वेदमूलतया तन्त्रमाप्तमूलतयाथवा । पुराणवत् प्रमाणं स्यात् तथा मन्वादिवाक्यवत् ।।

Accordingly Tantra is that which helps to accomplish the desires of the Sādhaka and that which protects the people from fear. It has authority on a par with Purāṇa since it has its source in the Vedas, or with Smṛti like Manusmṛti since it is as dependable as the words of a reliable person. The term 'Tantra' is derived from the root 'tanu' meaning 'to expand' or 'to perform'.

Sabdakalpadruma quotes the following definition for Tantra which provides a complete picture of the characteristics of the literature.

सर्गश्च प्रतिसर्गश्च मन्त्रनिर्णय एव च । देवतानां च संस्थानं तीर्थानाञ्चैव वर्णनम् ॥ तथैवाश्रमधर्मश्च विप्रसंस्थानमेव च । संस्थानं चैव भूतानां यन्त्राणां चैव निर्णयः ॥ उत्पत्तिर्विबुधानां च तरुणां कल्पसंज्ञितम् ॥ संस्थानं ज्योतिषाञ्चैव पुराणारूयानमेव च ॥ कोशस्य कथनञ्चैव व्रतानां परिभाषणम् । शौचाशौचस्य चारूयानं नरकाणाञ्चैव वर्णनम् ॥ हरचक्रस्य चारूयानं स्त्रीपुंसोश्चैव लक्षणम् । राजधर्मो दानधर्मो युगधर्मस्तथैव च ॥ व्यवहारः कथ्यते च तथा चाध्यात्मवर्णनम् । इत्यादि लक्षणैर्युक्तं तन्त्रमित्यभिधीयते ॥

Monier Williams considers Tantra as a class of "works teaching magical and mystical formulae, mostly in the form of dialogues between Siva and Durga and said to treat of five subjects, the creation, the destruction of the world, the worship of the Gods, the attainment of all objects, especially of six superhuman faculties and the four modes of union with the supreme spirit by meditation".

There are various classifications with regard to the works on Tantra as: (1) Samhitā, Āgama and Rahasya, (2) Sāttvika, Rājasa and Tāmasa (3) Vaidika and Avaidika. There are also other branches called Yāmala and Dāmara. There are 8 Yāmalas pertaining to deities like, Brahmā, Viṣṇu, Rudra, Lakṣmī, Umā, Skanda, Gaņeśa and Graha. They are defined as:

सृष्टिश्च ज्योतिषाख्यानं नित्यकृत्यप्रदीपनम् । कमसूत्रं वर्णभेदो जातिभेदस्तथैव च । युगधर्मश्च संख्यातो यामलस्याष्टलक्षणम् ।

The six Damaras relate to Yoga, Śiva, Durga, Sarasvatī, Brahma and Gandharva.

The vastness of this literature can be known from various references. According to one view there are 192 works relating to Tantra alone. The number of stanzas in each of these works are said to be numerous.

# Threefold division of Tantras

There is a threefold division of Tantras into Viṣṇukrāntā, Rathakrāntā and Aśvakrāntā (sometimes also called as Gajakrāntā). According to some authorities this division is based on the regions in which these Tantras are popular. To each of these three regions 64 Tantras each are assigned.

According to Saktimangala Tantra, Visnukranta extends from Vindhya mountains to Chittagong thus including Bengal. The Rathakranta pervades from the same place to Mahacīna, including Nepal and Aśvakranta from the same mountain to the great ocean apparently including the rest of India. Thus a total of 192 Tantras are popular in these regions. There are some overlappings in the enumeration of the names of the Tantras and some appear in more than one of these lists. A few of these and others have been printed from various places. Here it may be noted that Tantrapaddhati also known as Iśanaśivagurudeva Paddhati, after the name of its author. Iśanaśivagurudeva (most probably a writer from Kerala) has provided lengthy and comprehensive account of the contents of a work on Tantra in the following lines:

विस्तृतानि विशिष्टानि तन्त्राणि विविधान्यहम् । यावत्सामर्ध्यमालोच्य करिष्ये तन्त्रपद्धतिम् ॥ ३॥ अनन्यतन्त्रसापेक्षस्वार्थसन्दोहसङ्गर्तिम् । ऋद्धैर्विधानमन्त्रार्थैर्वेद्यां श्रुतिमिवापराम् ॥ ४ ॥ प्रसन्नां नातिकुटिलां नातिसंक्षेपविस्तराम् ॥ चित्रां बहुगुणां विष्णोः शय्यां भोगवतीमिव ।। ५ ।। विविधच्छन्दसं नानावृत्तालङ्कारवर्णकाम् । सेव्यां कामिजनस्येष्टां ललितां प्रमदामिव ।। ६ ।। विषग्रहामयादीनां प्रशमोपायदर्शिनीम् । मन्त्रबिम्बौषधिध्यानैर्विद्यां सञ्जीविनीमिव ।। ७ ।। असुहृन्निग्रहोञ्चाटविद्वेषस्तम्भमोहनैः। उत्सादमारणोपायैर्दण्डनीतिमिवापराम् ।। ८ ।। पुतनानरकारिष्टदमनादौ विचक्षणाम् । सत्यभामासमाश्लिष्टां यथा मृतिं मुरद्विषः ।। ९ ।। मनुभिर्बहभिर्यकां दैवतैश्चापि तत्समम् । कृतत्रेतादिकल्पैश्च शरदं ब्रह्मणो यथा ।। १० ।। निजसङ्केतमार्गज्ञैरधिगम्यां पथग्विधैः । यन्त्रैर्द्रीकृतानथां दुर्गभूमिमिवापराम् ॥ ११ ॥

<sup>1</sup> Arthur Avalon, Principles of Tantra, Introduction, pp.57-59 for a list of 192 Tantras. Madras, 1960.

N.P.Unni, Tantrapaddhati - A Study, Delhi, 1988.
 Iśānaśivagurudeva Paddhati (in 4 vols) ed. T.Gaņapati Śāstri, Reprinted with an elaborate introduction by Dr.N.P.Unni, Delhi, 1988., Paţala I, stanzas 3-15.

निर्गतद्वापरां धर्मतनयस्वर्गयोगतः । कलिप्रसङ्गकटुकां कालस्येह गतिर्यथा ॥ १२ ॥ पादैश्चतुर्भिर्नात्यर्थं भिन्नार्थप्रसवैर्युताम् ॥ चतुर्युगक्रमायतां वैधसीमिव कल्पनाम् ॥ १३ ॥ एकामपि पृथग्लक्ष्यपूर्वार्धापरलक्षणाम् ॥ मूर्तिं विनायकस्येव गजवक्तां नराकृतिम् ॥ १४ ॥ महेन्द्रजालविज्ञानप्रपञ्चजननीं यथा ॥ तद्विदां प्रत्ययावेद्यां मुक्तिदां शक्तिमैश्वरीम् ॥ १५ ॥

The treatise is equated to a Smrti. It is like the bed of Vişnu and the elixir called Sanjīvanī. It is like Dandanīti providing means to destroy the wicked. It is equal to the season of Brahmā and like his various ordinances providing different objects. In these stanzas the author has given a good account of the contents of this important and comprehensive work on Tantras.

Āgamas

Agamas are believed to have branched out from the same stem of the Vaidik tree which produced the earlier Upanisads. They were popular at one time and formed the basis of number of creeds. Agamas contend that they constitute the truest exeges of the Vedas and their origins are certainly ancient at those of some of the classical Upanisads.

Padmasamhita has defined Agama in the following words:
आगतं पञ्चवक्त्रान्तु गतं च गिरिजानने ।
मतं च वासुदेवस्य तस्मादागममुच्यते ।।
सृष्टिश्च प्रलयश्चेव देवतानां यथार्चनम् ।
साधनं चैव सर्वेषां पुरश्चरणमेव च ।।
षट्कर्मसाधनं चैव ध्यानयोगश्चतुर्विधः ।
सप्तभिर्लक्षणैर्युक्तं त्वागमं तद्विदुर्बुधाः ।।

According to some, the Vedas were issued from four out of the five mouths of Siva and the Tantra or the higher tradition (urdhvamnaya) from his central or fifth mouth. The name of this fifth face of Siva is referred to as "Sadyojata" and the other four faces are respectively known as Vamadeva, Aghora,

Tatpurusa, and Isana. The author of Tantrasmuccaya has given the names as follows: (XII. 99)

ईशानस्तत्पुरुषाघोराख्यौ वामदेवनामाथ । सद्योजातश्चोक्ता मन्त्रितमैः पञ्चमूर्तयो गिरिशे ।।

The seven topics of an Agama are referred to here as Sṛṣṭi (creation), Pralaya (deluge), devatānām arcanam (worship of gods), sādhanam (meditation), puraścaranam (worship), ṣaṭkarma (the six magical powers called māraṇa, uccāṭana, vaśīkaraṇa, sthambhana, vidveṣaṇa and svastyayana or śānti).

As already said those narrated by Siva to Parvatī are called Agamas, but those narrated by Parvatī to Siva are called Nigamas. This distinction is made out in the following verses:

आगतं शम्भुवक्तेभ्यः गतं च गिरिजामुखे । मतं च वासुदेवेन तस्मादागम उच्यते ।। निर्गतो गिरिजावक्ताद् गतश्च गिरिशश्रुतिम् । मतश्च वासुदेवस्य निगमः परिकल्प्यते ॥

Śiva himself proclaimed these Āgamas which are mainly classified as Parā and Aparā. Under the first category called Parā, there are 28 Āgamas designated as Śivajñānabheda. Of these 10 are those beginning with Kāmikā and 18 beginning with Vijayā (making a total of 28). The second category Aparā consists of 14 (ten beginning with the Rgveda and four beginning with Mīmāmsā). This second category is known as Paśujñānabheda. Īśānaśivagurudevapaddhati has provided details regarding these works. Then there are other works pertaining to the Śākta Cult, viz, five Śubhāgamas, 64 Kaulāgamas and 8 Miśrāgamas making a total of 77 works.

Samhitās

The word 'samhita' literally means 'collection' Pauskarasamhita has defined the system as:

द्विषट्सहस्त्रपर्यन्तं संहिताख्यं सदागमम् । ये चान्ये चान्तराला वै शास्त्रार्थेनाधिका शतैः । सर्वेषां संहितासंज्ञा बोद्धव्या कमलोद्भव ।।

According to the definition text of this category should have 12000 stanzas. But in reality the extent of these texts are

much less and the Viṣṇusamhitā contain only 2623 stanzas in its 30 chapters. It is estimated that there are at least 215 works belonging to the category of Samhitās which are mostly Vaiṣṇavite in character. Among these only a few like Ahirbudhnyasamhitā, Īśvarasamhitā, Parāśarasamhitā and Viṣṇusamhitā are available in print. It is pity that many valuable works mentioned by authorities like Prof. Schrader (in his introduction to Pañcarātra) remain to be discovered and published.

Vișņusamhitā

The Visnusamhita ascribed to authorship of Sumati is a Tantrik treatise divided into 30 chapters called Patalas and it consists of a total of 2623 ślokas in the Anustup metre. It is not a compendium, but an original composition and as such no other work or author is found quoted though it is certain that the author must have been indebted to his predecessors.

The general contents and the number of stanzas in each chapter are indicated as follows: (1) The aim of the treatise -52; (2) The scope and definition - 53; (3) The prowess of Visnu - 89; (4) The concept of a Ksetra - 621; (5) The selection of mantras - 79; (6) The modes of worship - 7912; (7) The definition of poses (intertwinings of the fingers)-58; (8) The consecration of fire - 86; (9) The characteristics of the mystic diagram -751; (10) The rites of consecration -931; (11) The consecration of the preceptor -814; (12) The characteristics of the ground - 94; (13) The erection of the temple -87; (14) The characteristics of idols - 106; (15) The five types of installations - 1081; (16) The purification of the idol - 1331; (17) The conception of divinity in the idol - 115; (18) The rites of installation - 961; (19) The rites following the consecration - 60; (20) The rites of festivals - 1011; (21) The holy procession - 97; (22) The offering of oblations - 85; (23) The Universal worship - 831/2 (24) The renovation of the shrines - 921; (25) The rules for expiations - 874; (26) The ritual of holy bath - 76; (27) The modes of sprinkling - 981; (28) Miscellaneous rites - 94; (29) The conventional practices of the school-1081; and (30) The meditation on the god 89.

Tantra texts are usually divided into four sections (1) Samanyapada, (2) Mantrapada, (3) Kriyapada and (4)

Yogapāda. According to a slightly different classification the four divisions are enumerated as (1) Jñāna - the knowledge and its nature, (2) Yoga - the concentration of mind and the means of attaining the same, (3) Kriyā- the construction of temples and the consecration of idols in them; and (4) Caryā - the religious rites and social observances. Sometime the emphasis is given to one or two aspects of the above-mentioned classification and in the case of Kerala the emphasis is laid on Kriyā and Caryā. But the author of Viṣnusamhitā does not follow this pattern though in his 30 chapters he has dealt with all the aspects comprehended in the fourfold classification. He has mentioned this in a line as:

# ज्ञानचर्याकियायोगश्भपादचतुष्टयाम् ।। (I. 34)

While Isanasivagurudevapaddhati follows the fourfold division, later works like Tantrasmuccaya of Cennas Narayanan Nampūtiri has followed the method adopted by the author of Visnusamhita.4

Though the treatise is called Visnusamhita with special stress on the worship of Visnu, it comprehends the rites of worship relating to other deities also. In fact to a large extent the work is n treatise on general aspects of Tantra as applicable to the rituals in the temples of Kerala. While the main deity consecrated and worshipped is referred to as Visnu, the other minor deities are also referred to as installed in the various corridors of the temple campus. For instance in major Visnu temples deities like Visvaksena, Ganapati, Śāstā, Ksetrapāla etc., are often installed. Within the first circle surrounding the sanctum the seven divine mothers like Brahmī, Maheśvarī etc., are consecrated along with their guards Vīrabhadra and Ganapati. On the opposite side seven other mothers like Vāgīśvarī, Kriyā etc., are consecrated with another pair of guardians called Śrīdhara and Hayāsya. The eight lords of the quarters are established in the form of a pitha-like stone image.

Oblations and other rites are to be performed to all of these deities every day: once, twice or thrice as occasion

<sup>4</sup> Tantrasamuccaya of Narayanan, ed. T. Ganapati Śāstri; Reprinted with an elaborate introduction by Dr.N.P.Unni., Nag Publishers, Delhi, 1990.

demands. During times of festivals the rites differ and assume bigger proportions.

The author

Though the authorship is ascribed to Vişnu as the promulgator of the treatise, the real author for all practical purposes is mentioned as Sumati. He is mentioned as the son of sage called Idhmavan. Sumati has narrated the story succinctly to Aupamanyava who beseeched him with the request. While Sumati was occupying the mount Śrīśaila he was accosted by the sages with the request. He refers to himself as:

सुमतिर्नाम बैदोऽहमृषेरिध्मवतः सुतः ।। (I.8)

Nārāyaṇa, the author of the Hāriṇī commentary on the

text explains the portion as follows:

सुमितर्नामे त्यादि आह-सुमितर्नाम इध्मवतः ऋषेस्सुतः सुमितिरिति शोभना बालत्वेऽपि विष्णुविषयत्वात् तादृशी मितर्यस्य इति पित्रा सुमितर्नाम कृत इत्यर्थाः। बैदः विदस्य मुनीन्द्रस्य गोत्रे जातः। वेत्तीति विदः सर्वज्ञ इति यावत् ।

Nāgasvāmī who composed the commentary called Tattvapradīpikā has offered the following explanations to the passage.

अहं सुमितर्नाम बैदो बिदगोत्रजः। तत्र कस्य पुत्र इति चेत् इध्मवतः ऋषेस्सुतः। साङ्गेषु वेदेषु तन्त्रेषु च कृतश्रम इत्यनेन श्रौते स्मार्ते

कृतश्रमः।

Sumati has maintained all through that Vişnu himself narrated to him the extensive treatise of Vişnusamhitā having 108 chapters under the four sections of Jnāna, Caryā, Kriyā and Yoga.

इति विज्ञापितो भक्त्या भगवान् विष्णुरव्ययः । आचष्टाखिलसिद्ध्यर्थां विस्तीणां विष्णुसहिताम् ।। अष्टोत्तरशताध्यायामष्टैश्चर्यादिसिद्धिदाम् । ज्ञानचर्याक्रियायोगशुभपादचतुष्टयाम् ।। (I. 33-34) He further holds that the present treatise is an epitome of the original containing 108 chapters revealed to him by Visnu himself.

याष्टोतरशताध्याया महती विष्णुसंहिता । तत्रोक्तानां तु सर्वेषामर्थानामिह संग्रहः ।। सेयं गुह्यतमा पुण्या स्पष्टार्था विष्णुसंहिता। भुक्तिमुक्तिप्रदा ज्ञेया विष्णुना स्वयमीरिता ।। (I. 51-52)

Towards the end of the text also the author makes a similar statement regarding his role in the composition.

एवं ते सकलाख्याता मयाल्पा विष्णुसंहिता। साक्षाद् विष्णुमुखादेषा मया प्राप्ता युगान्तरे।। (XXX - 80)

Since the author has claimed that he has acquired the knowledge from the god himself in different yuga other than the present one, it is virtually impossible to know his identity or nativity. His commentators also could not provide any clue for this. Vaṭakkumkūr Rājarājavarma Rājā, a historian of literature holds that it is possible to conjecture that the real name of the author too must be Viṣṇu, though his identity could not be established. That the author must have been a Kerala Brahmin is almost definite and scholars have postulated this idea.

The date of the author is not definitely established. But scholars hold that later writers like Cennās Nārāyaṇan Nampūtiri, the author of Tantrasamuccaya (14th century) are indebted to the author of Viṣṇusamhitā. Nīlakaṇtha Nambīśan of Tirumaṅgalam who flourished a little later than the author of Tantrasamuccaya seems to refer to the work with the name Harisamhitā and its commentary in the prefatory stanzas to

7 Ibid., p.315

<sup>5</sup> V.Rājarājavarma Rājā, Keralīya Samskrta Sāhitya Caritram, Vo. III, pp. 566-576.

<sup>6</sup> Ullur S. Paremeswara Iyer, Kerala Sahitya Caritram, Vol. II, p.316. Trivandrum, 1962

his work Manusyalayacandrika.8 The passage under reference is as follows:

मार्कण्डेयनिबन्धनं मयमतं रत्नाविलं भास्कर-प्रोक्तं काश्यपविश्वकर्मगुरुदेवोक्तञ्च पञ्चाशिकाम् । सञ्याख्यां हरिसंहितां विवरणाद्यं वास्तुविद्यादिकं दृष्टा तन्त्रसमुख्रयोक्तमनुसृत्यैवात्र संक्षिप्यते ।।

It has been pointed out that Nārāyaṇa the author of Tantrasamuccaya is indebted to Viṣṇusamhitā. Since this work in 12 Paṭalas consisting of a total of 1801 stanzas is of the nature of an epitome, the author has never mentioned any other author or work directly. But his son, Śaṅkara who composed the Vimarśinī commentary on Tantrasamuccaya has pointed out on numerous occasions the sources of the statement of his father as Viṣṇusamhitā. Thus the son has made it amply evident that his father has heavily borrowed from earlier writers including the author of Viṣṇusamhitā. This goes to prove the popularity as well as the authority that the text had earned during the 15th century A.D.

# Commentaries on Vișnusamhita

It has already been alluded to the existence of two commentaries on the Visnusamhitā. Though there are several palm leaf manuscripts of these important commentaries in the collections of the Kerala University Oriental Research Institute and Manuscripts Library, Kariavattom, Trivandrum, hitherto nobody has tried to edit them. The present writer has referred to the commentaries just to have an idea of the nature and scope of these glosses.

Tantrasamuccaya with com. Vimarśinī, ed. T. Ganapati Śāśtri, reprinted with an introduction by Dr. N.P. Unni, Nag Publishers, Delhi, 1990, Part I, pp. 94, 98, 101, 103, 106, 107, etc., Part II, pp. 192, 235, 255, 256, etc.

# (1) Hāriņī by Nārāyaņa

It seems that the commentary styled Harini is the first ever gloss composed on this Tantrik treatise. Harini contains the following prefatory observations. 10

नमस्तस्मै सुमतये यो दिव्यां विष्णुसंहिताम् । आविश्वके भुवश्वके गङ्गामिव भगीरथः ।। सुमतेस्संहितार्थो यः सूर्यकेर्न प्रकाशितः । मयायमुल्मुकेनैव प्रकाश्य इति हास्यता ।।

The stanza means: "I bow to Sumati who brought the divine Viṣṇusamhitā to the earth as Bhagīratha did in the case of river Ganges. But it is matter of ridicule that the meaning of the Samhitā of Sumati which could not be explained by scholars possessing the brilliance of the sun is being revealed by me who is only a burning charcoal when compared to the others"

यत्नादर्थाञ्च रत्नैमंहितसुमितसह्याद्रिराजावतीणीं गाढेनाप्तैमंयाप्तां हरिपदजलिधं संहितां ताम्रपणीम् । तारं हारं वहन्ती चितमति सुमुखी चारुमध्या विदग्धैः प्रेक्ष्या व्याख्यावधूटी जयतु शुभपदा हारिणीनामधेया।।

The commentary called Hāriṇī is compared in this stanza to a beautiful girl with well proportionate limbs and embellished with proper ornaments. The Samhitā is like river Tāmraparṇī flowing from the Sahya mount which is none other than the author Sumati himself. The commentator goes on to make the following remarks:

अथ भगवानित्वललोकानुग्रहगृहीतिवग्रहः विश्वसंभवे निः श्वसितवदात्मनो वदनाम्बुजादुद्वतं महान्तं विष्णु-संहितारूयमागम-सार्वभौममल्पिथयामनध्येय इति ध्यायन् सुमत्यौपमन्यववक्तृश्रोतृद्वारेण संक्षेप्तुकामः स्वयं स्वतन्वोऽपि शिष्टानिष्टदेवतामीष्टनकीर्तनादि मङ्गलं कर्तव्यं प्रबन्धादाविति कीर्तयन् परप्रकृतिवाचकरूप श्रीशब्दसङ्कीर्तनलक्षणं मङ्गलमाचरन्मुखतः

Transcript No. 439 of the Kerala University Manuscripts Library.

शिष्याचार्यसंप्रयोगं प्रतिपादयन् अर्थाद्विषयप्रयोजन-संबन्धाधिकारिणोऽपि दर्शयति श्रीशैलेत्यादिना।

In this passage the commentator upholds the view that the treatise was originally compared by God Visnu and that he has expitomised the contents and made it known to the people of the world through Sumati and Aupamanyava who put on the roles of the teacher and the taught or rather the speaker and the listener.

That the name of the commentator was Narayana is made clear by the colophons of some of the chapters and a verse occurring of the end of the treatise.

इति नारायणविरचितायां हारिण्याख्यायां विष्णुसंहिताव्याख्यायां सप्तमः पटलः।

The commentary is adequate if not extensive in its scope. The commentator has expressed his familiarity with the subject and he quotes parallel views of authorities in the field in support of his explanations. The final stanza occurring at the end of the commentary also reveals his parentage and nativity.

यस्य व्याघ्रपुरौकसः कृतवृषद्रीशप्रसूनाञ्जलि-प्रीतेः पूर्णगुणः पितोदय इति ख्यातस्स नारायणः। यां हारिण्यभिधां व्यधादिह विभोविष्णोर्महासंहिता-व्याख्यायामतियात एष पटलस्त्रिशः श्रितोऽर्थश्रिया।।

From the stanza it is clear that the author Nārāyaṇa belonged to the house of Puliyannūr (a family of Nampūtiri Brahmins located near Chengannur in Central Kerala). The name of his father is mentioned as Udaya. That the commentator Nārāyaṇa was a devotee of Lord Śiva consecrated in the Vaṭakkumnātha Temple of Trichur (referred to as Vṛṣādri in the Sanskrit compositions of Kerala by many writers) is also made evident by the stanza. Nārāyaṇa is also credited with similar commentary on another important treatise on Tantra called Kriyāsāra.

<sup>11</sup> Ullur S.Parameswara Iyer, op.cit., p.316.

Several palm leaf manuscripts of the commentary are available in Trivandrum in the collections preserved by the University of Kerala.

# (2) Tattvapradīpikā of Nāgasvūmī

A Brahmin scholar named Nagasvamī has composed another commentary on Vişņusamhitā styled Tattvapradīpikā. Nothing is known regarding the identity of the scholar or about his nativity. The following stanzas occur at the beginning of the commentary which is not yet printed.

हृदये जृम्पतां नित्यं मम हृस्तिमुखं महः। अभिप्रेतार्थसिध्यर्थं देवैरिप यदिचितम् ।। या भारतीति विख्याता लोके सा प्रददातु मे । अज्ञानतिमिरान्धस्य ज्ञानदीपं शुभाननाः।। भासतां नो हृदम्पोजे किङ्किणीजालमण्डितम् । कलायकुसुमश्यामं तेजो भुवनभासकम् । उद्दशृत्य पाचरात्रेभ्यस्सारं येनेदमीरितम् । भुक्तिमुक्तिप्रदं तन्त्रं तस्मै सुमतये नमः।। गुरुन् प्रणम्य सर्वज्ञान् तत्प्रसादान्निरुप्यते। तन्त्रस्यास्य मया व्याख्या नाम्ना तत्त्वप्रदीपिका।।

In these stanzas the commentator pays his obeisance to deities like Ganapati (the elephant-faced god), Sarasvatī (the goddess of speech) and Kṛṣṇa. Then he bows to Sumati the author who composed the Tantra taking ideas and principles from Pañcarātra texts. In referring to the qualities of the work as "bhuktimuktiprada" he has borrowed the term from the last line of the first Paṭala of Viṣṇusamhitā which runs as follows:

भुक्तिमुक्तिपदा ज्ञेया विष्णुना स्वयमीरिता।

(I. 52)

The commentator embarks upon his venture of composing the commentary styled Tattvapradīpikā after paying respects to his learned preceptors and elders in the field. Towards the end of the gloss he mentions his name as Nāgasvāmī in a round about way.

<sup>12</sup> Transcript No.445 of the Kerala University Manuscripts Library Collections, Trivandrum.

The commentary which is rather brief but useful ends with the following stanzas:

साक्षाद् भगवता प्रोक्ता सर्वाज्ञानविनाशिनी। या विष्णुसंहिता पुण्या धर्मकामार्थमोक्षदा।। गुरोरनुग्रहात्तस्या मया व्याख्या विनिर्मिता। स्वामिना नागपूर्वेण नाम्ना तत्त्वप्रदीपिका।। सेयं विभत्सरैश्शान्तैर्विष्णुभक्तैर्दृढव्रतैः। शोधनीया प्रयत्नेन समुद्रीक्ष्य महात्मिभः।। भगवन्नत्र यत्प्रोक्तमपशब्दादिकं मया। क्षन्तुमहित तत् सर्वं देहि भक्तिं त्विय स्थिराम्।।

The commentary is very lucid. The author with humility observes that it was the blessing of his teachers that stood him in good stead to carry out the work. He expresses his name as 'svāmī' prefixed by the word 'Nāga' - I round about way of stating as Nāgasvāmin. Manuscripts of this commentary are available in sufficient numbers to justify an edition.

Even though Visnusamhita is not used by practising priests at present, it is evident that it was in vogue for sometime as proven by the existence of at least two useful and scholarly commentaries.

# SECTION II CONTENTS - A RESUME

(1) The aim of the treatise

Aupamanyava, - the descendant of Upamanyu, happened to meet with a Siddha - a holy personage who had accomplished and acquired supernatural powers, while the latter was sojourning on the summit of mount Śrīśaila. The Siddha who was an adept in the Tantrik lore and emanated lustre seemed to surpass even the sun by his brilliance. Aupamanyava approached him and enquired whether he was a celestial, or a sage or a man who had attained divinity. He wanted to know how this brilliant form was obtained and further to learn the Whereabouts like his paternity, family, name etc. The Siddha then meditated upon Lord Visnu and stated that he achieved his present position due to the illusory power of Vișnu. He was born in the family of Bida and his name was Sumati, the son of sage Idhmavan. He had studied the three Vedas and their ancillaries in addition to gaining expertise in the lore of Tantras. In his younger days he spent his boyhood in this mountain region having clear water and the spot where sage Raibhya was performing penance. He had attended on the sage doing him services befitting to an elder and now he has come down to visit the sage from the world of Visnu, traversing the sky. Then Aupamanyava wanted to know as to what sacred formula he had learnt from the sage by which he obtained the present status. The Siddha then replied that in fact the sage did not advise him or instruct him regarding any magical formula before vanishing himself from his presence. Being worried the Siddha wept aloud and then listening to a gentle celestial voice he contemplated upon a Saivamantra - a formula to please Lord Siva. Pleased by the formula the God appeared and spoke to him to worship Brahma to attain his wish. The latter in turn advised the Siddha to mediate upon Vișnu using I formula which is dear to the god. Thus having found the

inefficiency of Siva and Brahmā to achieve his goal, the Siddha began to chant a six-lettered formula, day and night till he visualised a divine form. The God appeared before his eyes holding a conch, disc, mace, lotus, bow of Śārnga, arrow, sword and shield. The jewels Śrīvatsa and Kaustubha adorned his chest. An yellow garment and a garland of wild flowers adorned his limbs. A diadem, necklaces, armlets, and ear-rings made his form most attractive. That celestial form appeared as riding a bird (Garuḍa). The Siddha worshipped him with various hymns and pleased him. The god informed him that he is pleased to instruct him as desired. He asked the Siddha to perform austerities and to learn *Īsvarasamhitā* (Śaivāgama) from *Īsvara* (Śiva) to begin with and then to study Brahmāsamhitā from Brahmā before learning Viṣnusamhitā from him. The Siddha accordingly performed the penance.

First he went to Siva and as instructed by Visnu he learnt Isvarasamhitā from Siva which consisted of 12 chapters and had no Bījamantra to speak of. Then he learnt Brāhmasamhitā from Brahmā which contained 32 chapters with formulas containing both Bījamantra and Nirbījamantra. After learning these he approached Viṣnu possessing eight hands and bowed before him. He informed the lord that he has acquired proficiency in both the Samhitās ordained by lords Siva and Brahmā and now it was his turn to study the Viṣnuṣamhitā from the promulgator himself.

The Visnusamhitā promulgated by Visnu contained 108 chapters which promised the attainment of all the eight prosperities, was divided into the four sections called Jnānapāda, Caryāpāda, Kriyāpāda and Yogapāda. They contained formulas using both Bījākṣaras and Nirbījamantras in the performance of worship. Having learnt this the Siddha lost his worldly moorings and entanglements. He felt that celestials showered him with flowers and the breeze seemed to be fragrant.

The Siddha remained on the summit of Śrīśaila for some more time performing the worship of Viṣṇu. Once all on a sudden Garuḍa appeared before him with a message from Viṣṇu. He took the Siddha to the world of Viṣṇu where he saw Brahmā and others attending on the god. The lord asked

the Siddha to remain by his side. Thus having lived there for so many years, he had obtained the present form.

The Siddha then informed Aupamanyava that it was not possible for him to narrate the whole of Visnusamhita in limited span of time. Again at the request of the supplicant, the Siddha decided to epitomise the Samhita and to narrate it in all its essential aspects. He then epitomised the lore under thirty topics or rather chapters which may be designated under the captions as follows. (1) Tantroddesa (the aim and scope of the Treatise); (2) Tantravyākhyā (explanation of the scope); (3) Visnuvaibhava (the narration of the prowess of Visnu); (4) Kşetranirnaya (concept of a temple); (5) Mantroddhara (selection of magical formulas or spells); (6) Arcanavidhi (modes of worship); (7) Mudrālaksana (characteristics of gestures and poses of hands); (8) Agnisamskara (sacrifices or offerings in sacred fire); (9) Mandalalaksana (Features of squares and other diagrams); (10) Dīkṣāvidhi (Prescriptions for austerity); (11) Diksitabhiseka (consecration of the preceptor); Bhumilakṣaṇa (characteristics of earth or the selected plot); (13) Prāsādavidhi (measurements and design of temples or structures); (14) Bimbalaksana (characteristics or features of idols); (15) Pratisthapancaka (the five modes of erecting the idols as standing; reposing, etc.); (16) Bimbaśuddhi (Purification of the idols); (17) Adhivasa (causing a divinity to dwell in an image); (18) Pratisthavidhi (rites for consecration); (19) Pratisthanantarakriya (rites following the consecration of the idol); (20) Utsavavidhi (rites connected with festivals); (21) Yātrā (ceremonial processions); (22) Balidānavidhi (modes of offering of the oblations); (23) Viśvārcanā (worship of Viśvedevas or various divinities); (24) Jīrņoddhāra (renovations of temples and idols); (25) Prayaścittavidhi (rites of expiations or atonement), (26) Snapanavidhi (rites of ceremonial bathing); (27) Proksanavidhi (rites of purificatory sprinkling with sanctified waters etc.); (28) Karmaśeşah (miscellaneous rites and rituals); (29) Samayacaralakṣaṇa (customs peculiar to various sects of religious heads), and (30) Bhagavatayogah (religious observances such as meditation etc.). The items described in the original text consisting of 108 chapters are comprehended in these 30 chapters in a succinct manner. This sacred, rare and unambiguous Visnusamhitā is narrated by Vişnu himself for the enjoyment in this world as well as for liberation from the bondage.

(2)

# The scope and definition

In the second section the scope and aim of the Tantra are dealt with succinctly. The preceptor who performs the vow should have qualities like Brahminhood, piety, accomplishment, possession of noble qualities, absence of blemishes, knowledge of yoga, ability for performing rites, truthfulness, excellence in speech, ability to destroy the views of the opponents by using all kinds of arguments, etc. He should be proficient in the principles of his own religious tenets and be inclined to help others. He should explain tenets to the disciples who approach him after selecting them properly and assessing their suitability.

The disciple should bow to the preceptor and begin to learn after pronouncing the Pranavamantra. They should learn the lore with like-mined Brahmins. After acquiring the preceptorhood the Brahmins should teach the disciples regarding the rites of installation etc. But a Sudra should not learn this or hear this. He could recite the mantra given to him by the teacher and worship the ground with it. He has no right to worship the consecrated idol or to perform sacrifices on sacred fire. He should employ Brahmins in such matters.

Tantra is defined as that which accomplishes the attainment of all objects and protects the people from danger. The authority of the Tantra is derived by its source which are the Vedas. Āptavākya or the authority of the dependable persons can also be cited in this connection. It has authority on ■ par with the Purāṇas or as the institutes of Manu. The five Pramāṇas or means of valid knowledge accepted by the Tantrik treatises are enumerated as Pratyakṣa, Anumāṇa, Upamāṇa, Śabda and Arthāpatti. In the first, perception by the sense oṛgans is the basis while for inference knowledge of concomitance is needed. In Anumāṇa the knowledge of similitude is necessary and that which is taken for granted form Arthāpatti. Śabda is of several kinds as having the authority of the Vedas and that of the Tantras etc. The existence of Ātman though self-evident is inférred by others. The existence

of the creator is again inferred by adjuncts or their absence as the case may be. Since he creates having known the truth, he is also designated as omniscient.

Those who take Tantra as having authority based on the words of a reliable person indirectly accept the authority of the Vedas also. Tantra is divided into five categories like Śaiva, Vaiṣṇava, Brāhma, Saura and Kaumāra depending upon the promulgator. Since Viṣṇu is the expounder of virtue, His words are authoritative as those of Manu. Both Viṣṇu and Brahmā are considered as the authorities of virtue by the learned. As there are many branches for the Vedic tree, various types or kinds are ascribed to Pañcarātra (defined as five kinds of knowledge) by the learned. They differ in rituals and textual contents. Based on these numerous manuals were composed by sages, celestials and men and in this Pañcarātra system of great expanse the basic tenet remains unchanged. The division is based on the visible origin and the ritualistic tradition which form the characteristics.

There are five Pancaratra schools of thought known as (1) Vaikhānasa (2) Sāttvata, (3) Śikhins, (4) Ekāntika and (5) Mulaka. Vasudeva, Aia and others are the traceable promulgators of these systems. The features of the above-mentioned five schools may be noted as follows. The Vaikhanasas worship Visnu, the supreme god every day at every junctures of the time. They maintain their family with provisions procured without recourse to begging. Their profession and activities too differ in various respects. The Sattvatas worship Vișnu twice a day. The family is maintained by performing duties assigned to a Kşatriya. In battle they never turn back and they exhibit proficiency in all scientific texts. The Sikhins perform the worship of Visnu twice a day and their profession is mainly agriculture, business and rearing of domestic animals. The Ekantikas worship the god once a day and they are dependant on the Brahmins whom they serve. Their livelihood is mainly by procuring articles by request. The Mulakas worship the supreme god by mind, speech and action once, twice or thrice a day. They maintain themselves by things procured without resorting to begging. They also depend upon their disciples to some extent for their livelihood.

Each of the five schools is subdivided into five making total of twenty-five systems. There are Tantrik treatises pertaining to each of them. Those who promulgate these texts are divided into five kinds like Bhaktas, Bhagavad-bhaktas, Dāsas, Pārṣadas and Bhāgavatas based on their characteristics. Of these Bhaktas - the devoted ones- are conscious of their caste, polite in behaviour, Vaiṣṇavas in outlook and properly consecrated to perform rituals. The second type called Bhagavad-bhaktas are the consecrated ones while Dāsas are given to ritualistic tradition. The Pārṣadas are addicted to a particular rite and find their livelihood through this act. The Bhāgavatas are those Brahmacārins who perform worship daily to the accompaniment of musical instruments and they are the best among the Vaiṣṇavas.

Lord Visnu has divided the consecrated type of preceptors into five classes as Samayī, Putraka, Sādhaka, Deśika and Guru. The preceptor known as Samayī prepares proper diagram on the ground and offers worship with usual accompaniments. The type called Putraka worships the god in the diagram as possessing a body and makes offering to the deity. The Sādhaka type of preceptor draws the diagram but performs sacrifice in fire to the accompaniment of mantras. In this he is trained by his own teacher. The preceptor called Deśika possesses Tantrik knowledge and uses diagrams, makes offerings of oblations in fire and performs other rites. The preceptor designated as a Guru is one who is proficient in the customs of the particular cult or sect, learned in all Tantras and performer of different modes of worship.

Among the different castes, the Brahmins, among them the Vaiṣṇavas, among them the consecrated ones, among them the Pūjaka - the priest, among them those who possess texts and among them those who recite, among them reciters the Siddhas the accomplished ones and among them the properly consecrated one stands supreme in the order of priority. God Hari is the one who is the bestower of the well-being.

Those who want to attain the final goal should seek his abode by the different ways of knowledge. This Pañcarātra (the five avenues of knowledge) should be persued to destroy the ignorance. This Pañcarātra is a Tantra supported by the

five means of valid knowledge. One who could visualise the God as beyond these and as without possessing any attributes could become liberated. The Desika is capable of leading one to this state and he is none other than lord Viṣṇu himself.

(3)

# The prowess of Vișnu

Now the prowess of Visnu is expatiated succinctly. The Guru one who becomes proficient in this, attains the abode of Visnu. The god who is the supreme effulgence is one who appears as several by his illusory power. He appears twofold as Purusa and Prakrti and divides himself into three based on the qualities like Sattva, Rajas and Tamas. Vișpu also known as Brahma and Siva causes the sustenance, origin and destruction of the world. His forms like Vasudeva are based on various attributes like the virtuous, the knower etc. They are four in number in consonance with the four Vedas, the four castes etc. He has become five as Upanisads forming the Mahabhuta and thus he is called Paramesthi, Puman, Viśvah, Nivrttih and Sarvah. He is considered as six in tune with the six senses, six letters and six seasons. The learned consider him as sevenfold as seven worlds, seven metres and seven sacrificial rites. He is eightfold with his eight forms and eight letters. He assumes a ninefold stance as Nārāyana, Nīsimha, Varāha, Vāmana, Rāma, Brahmā, Indra, Sūrya and Candra. He is also taken as ten with the forms of Indra, Agni, Yama, Nirti, Varuna, Vayu, Soma, Isana, Brahma and Ananta. In correspondence with the eleven senses (the five Jnanendriyas, the five Karmendriyas and the soul) he is conceived as eleven, and twelve in tune with the lords of the twelve months. He is thirteen as the Visvedevas and fourteen with the number of Manus beginning with Cakşuşa. He is considered as fifteen with the fifteen Tithis and sixteen with the variations of sixteen sounds broken by quarters, corners, and their junctions.

With various other forms His nature is to be understood. He possesses the number of faces varying from one, two, three, four, five and six turned into various directions and His soul is Universe itself. His hands vary from two onwards embellished with ornaments and variety of weapons. His various heads are decked with crowns, ear-rings etc. In the Purusasūkta he is said to possess a thousand feet and innumerable eyes.

He is variously called Hiranyagarbha (the golden fetus) possessor of many souls, pure, dark, blue, yellow, red and mosaic coloured etc. The moon and the sun are taken as his left and right eyes. Brahma is his head and the wild forest trees form his hair. Rudra occupies the middle of his brows while Soma occupies his mind. The eleven Rudras dwell in his neck while the stars, asteroids and planets form his teeth. Dharma and adharma represent his upper and lower lips. Indra and Agni form his palate while the tongue is occupied by Sarasvatī (the Goddess of speech). Quarters and corners of the regions are related to his ears. The wind and the vital airs form his fingers. The sages dwell on his hair holes and the oceans form the skirt of his clothes. Rivers, earth and serpents occupy his bones. The Asvins dwell on his knees and the mountains stand on his thighs. In his private parts live Guhyakas and the Vasus live in his chest. On the tips of his nails live medicinal herbs. The two pits of his nose form the two equinoctial and solstitial (Uttarayana and Daksinayana) points. The seasons dwell on the joints of his hands. At the tip of his forehead occupy the Siddhas while Medhas and Vidyuts occupy the middle of his brows. His belly is resorted to by Yaksas, Kinnaras, Gandharvas, Daityas, Danavas, Rākṣasas and Cāraṇas. His two feet are occupied by Manes, goblins, demons and other inhabitants of the nether world. On his hips are located sacrificial rites both Vaidic and Tantrik. The domestic rites like Agnihotra pertaining to different sects and the various Mantras ending in Svaha, Svadha and Vasat are located in his heart.

The thousand names attributed to him show his many facetedness. The word 'sahasra' here stands for plurality and unlimitedness. The names of other gods are also similarly narrated. Hence Viṣṇu is the one god found as many reflected as in mirror. The moon reflected in water though appears many is in fact only one. So also in the case of the echo of sound. The learned say that the Atman which is one appears as many. Those who do not understand the truth consider Kṣetrajāa or Atman as many and behave accordingly. That is the true form of Viṣṇu from whose face the Brāhmins, from whose hands the Kṣatriyas and from whose thighs the Vaisyas were born. So great is his prowess, without whose blessing one could not speak or know of things. All gods are dependent on

him and all divinities are his own forms. All the speech and this universe is prevaded by the form of Visnu as the ether is pervaded by the air. All divinities mentioned in the Sastras are the institutes of Visnu, from which all creations emerge and all of them perish in the time of deluge. Except for Visnu who else is there to pervade the universe. The god remains twofold both as the substratum and the attribute. He assumes the form with the attribute as well as that without any attribute for the sake of all beings. He is threefold in form as Sthula, Sūksma and Parā and thus he is known as Prabhavisnu, Mahavisnu and Sadavisnu and Atma, Antaratma and Paramatma. The pre-eminent, idol shaped god could be conceived both from within and without by the learned by using Mantras etc. The sages and others proclaim in the Vedas, Sankhyas, Yoga, Pañcarātra, Dharmaśāstra, Purāna and other texts that Visnu is omnipresent. Whatever is past, present and future is related to Visnu who is the supreme lord. He pervades the whole universe consisting of Gods, Asuras, Men, animals, reptiles, trees, creepers, medicinal plants, lightning, mountains, oceans, rivers, gardens, cities, lakes and the worlds of serpents, manes, the seven worlds etc.

Varāha, Bhārgava, Nrsimha, Rāma, Śrīdhara, Vāmana, Aśvamukha, Krsna etc., are only the aspects of Visnu. He is called Visnu since he pervades all over the universe. He is called Vasudeva since he occupies each and every being. He is Samkarsana since he is an abstract taken from the primordial being. He is Pradyumna on account of his supreme lustre and Aniruddha the uncontrolled or the self-willed. He is Acyuta since he is firm and imperishable and Tridhama having three abodes. He is Viloman since he is known by senses, and also Adhokşaja being beyond the comprehension of sense organs. Being pure he is called Vaikuntha and Kesava since he possess hair till the deluge. He is Narayana since he is the creator of Nara and Narī as well as their course for future. He is again Nārāyaņa since he uplifts Naras. He is Mādhava either because of his birth in the month of Madhu or by being the Dhava (husband) of Mā (Lakṣmī). He is Govinda since he protects cows and Hari since he destroys the misery. He is known as Madhusudana by killing the demon called Madhu. He is Trivikrama since he measured the universe in three steps and Vamana on account of his short stature. He is called Śrīdhara since he supports goddess Śrī and Hṛṣīkeśa being the controller of sense organs. He is called Padmanābha on account of the lotus that sprouted from his navel and Dāmodara having been tied around his belly by rope. He is Rudra since he roars aloud and Brahmā since he could enlarge himself. He is Indra because of extreme prosperity and Vahni since he could carry things. He is Yama by binding persons and Varuṇa since he encircles people by his noose. He is Vāyu since he spreads and Soma because of production. He is Īśa since he performs sacrifices and Āditya being the son of Aditi.

Thus by his attributes he is known under various synonyms as the moon reflected in water appears as several. As the all-pervading air is not noticed on account of its subtle nature, Vişnu is not noticed by the ignorant even though he is omnipresent. He has a threefold power based on desire, knowledge and action. His forms become twelvefold when this threefold prowess are multiplied by four forms.

The power called desire pervades the entire universe and prompts others for knowledge and action. Prompted by the prowess of action Vişnu creates the universe, and by the power of knowledge he is Khageśwara. Khaga the bird here is Yajña-Puruşa - the sacrificer.

In fact there is no difference between the power and the wielder of that power. They are alike. Action, knowledge and desire can be considered as one represents the feature of the god. Senses and the objects are the attributes of intellect. Among the cows of different colours the white one stands out, but still it is only one among them.

The whole universe is made attractive by Viṣṇu and the plurality of Ātman or God is conceived by the ignorant. The plurality is felt because of attributes. Those who could not surpass this feeling could not get the ultimate position. The creator is omniscient and those who fail to understand this could not distinguish between means of valid knowledge and objects. Hence it should be understood that the world is created and sustained by him. The prowess of such god is really insurmountable. He can be realised or known by the words of the Vedas. He is the ultimate creator and it is from

him that others creators are created. His prowess is beyond the comprehension of words.

(4)

## The concept of a Ksetra

Now I shall succinctly deal with Kşetra (the abode or temple) and Kşetrajña (the dweller or the God) with his activities like creation, sustenance and destruction. Kșetra is identified with Prakțti and Kșetrajña is God himself and both of them remain almost identical. Ksetra is comprised of Avyakta, intellect, ego, five tanmatras or molecules and eleven organs (which include the mind also). It is of two types as gross and subtle. The one characterised by the above-said sixteen constituents is the gross while the subtle one is constituted of intellect alone. The body of all beings is both perishable and imperishable. The dweller in this abode is called Purușa (the one who resides in this Puri). Purușa is the pervader and the abode of pervasion is inert as well as having the three qualities. The Prakrti creates as well as destroys things as if at will though in fact directed by the Purusa. Praktti possesses the three attributes and is subject to change. Sattva, : Rajas and Tamas are the qualities giving rise to pleasure, pain and delusion. All things possess qualities and they are considered as great, middle and little ones.

The Purusa is one but seems to be many owing to the difference in attributes. Even though the Purușa is really without an attribute he should be worshipped as possessing Sattvika qualities by people possessed of Rajasa qualities. People of Tamasa qualities should also peroform worship to get benefits. People of Sattvika qualities should rely upon Dharma, Jñāna, Vairāgya and Aiśvarya. Those having Rajas should adopt Avairagya and those of Tamasic nature should perform rites often resulting in Adharmas. Those desirous of liberation should worship the God by following yama, niyama, dharma and action of mind and body. The actions of the mind are śraddha, dhrti and prasada. The action of words are truthfulness etc. People of different varnas and asramas should follow these rules to acquire Vaidic as well as Tantrik achievements. Jñana is fourfold as the means of attaining the four Puruşārthas. Vairāgya is of two types caused by Viveka and Nirveda. The first is internal and the other is external.

Ego causes the beings to perceive Anātman on Ātman. The five Buddhīndriyas generate knowledge and the five Karmendriyas prompt for action. The five Tanmātrās of śabda, sparśa, rūpa, rasa and gandha are the five Śaktis of Viṣṇu. With these he pervades the ether. His prowess is fivefold. By the first called Citśakti he assumes the role of the creator and by the second called Puruṣa the first Vikriyā happens. The third prowess called Viśva makes him appear vivid and prompt him for action. The fourth power called Nivṛtti withdraws from the objects after enjoyment and the fifth called Sarvā is full of knowledge and action. With these five prowesses he happens to cause creation, sustenance and destruction while remaining without any action or Akriya. He causes Nigraha (chastisement) as well as Anugraha (blessing)

From the Tanmatras the gross body is generated. The Karmendriyas and the Jñanendriyas are produced. Thus the creation takes place. As people differ from body to body the god also differs and his prowesses are unlimited. The people after getting a corporeal body performs action and reap their consequences. By noble and good action they prosper and by doing improper action they go down. They are plunged into emotions and naturally go to different directions. This is the course of the time-wheel, till the time of deluge. The supreme being alone remains at the end of the deluge. Hence people should perform noble deeds once they get a human body. They should try to please the supreme being by their action. Once he is pleased they get their wishes fulfilled. His forms are numerous and they are assumed with different purposes. Hence one should worhsip the god as possessing a form. Bhakti alone is the means to propitiate him. He assumes a form with four hands to be the object of worship for the Yogins. Hence he is to be meditated and worshipped in that form itself. A proper worship of such a form is really the worship of the god. This is for liberation as well as for worldly prosperity. At morning as well as in the evening the worship is to be done. The god possesses a black colour, has eight hands, rides a conveyance, holds weapons, and is accompanied by his attendants. Those desirous of prosperity should worship such a form. Those who want liberation should conceive the god as crystal clear, possessing conch, disc, and mace, having four hands, lying on the serpent Ananta and worship him with devotion. The lotus

is the seed of creation, the disc is the basis of sustenance, mace and conch represent destruction and liberation respectively. The means for liberation is the worship of Acyuta following the path of Samhara or destruction (conceived as the activity of god at the time of deluge). The eight prescriptions are: (1) conventions, (2) modes, (3) texts, (4) materials, (5) purification, (6) sacrifice, (7) praise using hymns and (8) meditation. People are of two types, the devoted one who is consecrated and the non-consecrated. The first type is eligible to perform all types of worship while the second type could perform only the offer of oblations of the god following the ordinances of the systems. Worship shall be daily using flowers from one's own garden or procured from other sources. Hearing of the texts extolling the deity is also auspicious. One should receive things for worhip since it is the donor who reaps the consequence or merit. In the absence of fragrant flowers ordinary ones could be used. When flower is not available water can be used and when water too is not available for worship mental worship is prescribed.

(5)

## The selection of Mantras

Now I shall briefly deal with the prescription of hymns and prayers for the propitiation of the god. The prayer should be held in a secluded, level, pure, beautiful and flowery region. The worshipper should take his bath and deck his body with flowers. Accompanied by a disciple he should begin to draw a diagram dividing the ground into 64 mandalas where he should write the alphabets from 'a' to 'ha'.

The various letters in the diagram are conceived as representing the form of Vāsudeva, Sankarṣaṇa, Pradyumna and Aniruddha. Similarly the seven divine Mothers like Brāhmī etc., are also represented by the syllables. These deities are to be worshipped with proper rites. Akṣara is taken as the supreme power and its use in worship, sacrifices etc., leads to liberation. The respective Mantras of these deities are to be extracted (eg. Om namo bhagavate Vāsudevāya etc.). These mantras are to be conceived as placed in the different parts of the body by the preceptor. Parts of the human body like heart, nose, eyes, head, shoulders, etc., are touched by the preceptor while pronouncing the various mantras. There are

modes of resurrecting or extracting the mantras from the alphabet. Usually it begins with the Praṇava (Oṃkāra), then follows the name of the deity in the dative case to which the word 'namaḥ' is added. Praṇava, Bījamantra and benediction like 'Om namaḥ' is the proper order. The mantra is 'placed' or 'conceived' in different parts by the preceptor. Hṛdaya is like a jasmine flower in purity, head is blue-black like collyrium, the tuft is reddish brown and shoulders are like gold and the 'astra' or covering is like lightning. The 'netra' is like blazing fire. This is how the mantra is conceived.

In rites of Śāntika (subduing evil effects) and Paustika (enhancing prosperity) sacrifices the words 'svāhā' and 'vaṣaṭ' are to be used at the end of the Mantras. In chanting the mantras for prosperity the word 'namaskāra' and 'omkāra' are used. The Supreme Being or soul is conceived fivefold as Parameṣṭhī, Puruṣa, Viśvātman, Nivṛṭyātman and Sarvātman. They are to be invoked properly in different rites according to the purpose. The Sādhaka or preceptor should be familiar with the 25 principles (of the Sāmkhya Philosophy).

In Akṣaramātṛkas drawn on the ground the whole universe can be conceived. The stars, the seasons, the months,etc., are thus conceived. In Cakramaṇḍalayāga - a sacrifice to please Viṣṇu, Vaiṣṇavīgāyatrī is sung since it could remove all sins. Here the offerings are received by Indra the king of gods. The Sudarśanamantra with six syllables is used to remove the impediments caused by goblins, piśācas etc. The god in his form of Narasimha is also worshipped here. The four Śaktis of Viṣṇu worshipped at the corners of the diagram are Śānti, Śrī, Sarasvatī and Ratī. In all the corners of the diagram various deities are conceived and worshipped. Thus Indra, Viṣvaksena etc., are worshipped.

The mantras taken out from the mandalas are added with Pranava in use. They are useful in obtaining favourable results as enjoyment and liberation. In order to have full efficacy of the mantra the preceptor should meditate upon it after purifying himself. He should chant the mantras repeating them for 26 lakhs of times to have full effect. This needs concentration of the highest order. He should also offer as oblation rice boiled with sesamum. Once this is accomplished he could get

his wishes fulfilled whatever they may be. This divine power never fails. Women of various celestial origin and ladies of this world become his servants for a specified period once he gets the hold of the mantra. This power becomes useful in the performance of black magic also. Other uses are attracting a person, making one subservient to ones wishes and so on. A person desirous of wealth should use the mantra with the name of the riches and one who wants to acquire a lady should make use of her name. In sorcery also this is effective. The Sadhaka or one who desires to achieve the effect should chant the mantras with extreme devotion and care. In warding off the evil the word to mean 'go away' should be employed. In procuring things one should use words to mean 'may it come to me' and so on. Sakalī-karana - the conceiving of syllables in various parts of the body while using the particular mantra is to be employed for obtaining the full result. This is extremely useful and will never fail to bring the result.

(6)

#### The modes of worship

Now I shall briefly deal with the religious bath, purification and worship of the deity by performing which the devotee accomplishes his end. The wise one should proceed to a holy ghat, river or lake with a handful of kuśa grass. He should take some earth with the grass and clean it with the water. He should then divide the water into three sections drawing lines of demarkation on the surface with the grass. The various parts are to be used by him for purification, sprinkling the body etc. The first part is used for purification and he should then plunge into that portion chanting Praṇava thrice. After emerging he should use another portion for sacred religious drinking by holding it in his palms. The third part of the water may be thrown up in different directions to remove impediments.

Then standing in the river with water touching up to his navel he should chant mantras like Aghamarṣaṇa-hymns removing the sins. After the bath he should come out of the water and cover his loins with a white cloth. Again with tips of the kuśa grass water should be sprinkled in the body. Sitting in a clean spot he should perform Praṇayama thrice and then prostrate on the ground. Then he should perform a further

purificatory rite called Upasthāna, worship of a particular part of the Sandhyā at noon times. Meditating upon Viṣṇu in the form of effulgence in a diagram and offering the oblation of water he should chant the 108 names of the god (called Aṣṭottaraśata) and Mūlamantra (the basic or main hymn) a hundred times to be followed by 'Vaiṣṇavī gāyatrī' prefixed and suffixed with Praṇava.

Sitting in a holy spot he should begin to offer libation of water to gods and manes. After this he should wash his feet upto the knee and drink the water thrice taking it in his palm. Washing the face twice with holy water, he should sprinkle his other limbs also to propitiate the manes. By this act of holy sprinkling in the various parts of the body divinities like Brahma, Daksa, the sun, the moon, the god of wind, Indra, Visnu and others can be pacified and propitiated.

Reaching the place of the sacrifice he should circumambulate the spot and prostrate there. A long cloth should be tied around his body as a sacred thread and he should sit facing the east. Using the Narasimhamantra the fortification of the quarters should be done to ward off the evil spirits. The posture in which he should sit is prescribed as Padmāsana.

By sitting thus he should purify himself by different types of meditation conceiving the burning of his mortal body and then rejuvenating it in the process by the nectar. He is supposed to loose his present body and to receive new one in the process of meditation.

Now the various types of nyāsas or conception of holy syllables on various parts of the body are to be performed. The syllables of the mantras are thus placed in the heart etc. First the letter is placed on the head. Second it is put on the forehead. Thirdly the letter is conceived on the heart and fourthly it is placed in the navel. The fifth letter is located on the thighs and the sixth on the feet. For reaping the benefit one should perform Sṛṣṭinyāsa in the pose of sitting and Sthitinyāsa in the pose of standing. The third type called Samhṛṭinyāsa is to be done in the pose of lying down. The householder, the celibate and the one desirous of liberation should respectively perform the nyāsas of sthiti, sṛṣṭi and

samhrti. Once the conceptions are over the wise one should sprinkle water on his body to purify himself.

The wise one shall perform worship on the ground or in his heart where the worship is to be done mentally. On the ground the god is conceived as occupying the bed of Ananta, possessed of the Trigunas and other delusory powers. He should be worshipped with fragrant flowers and lotuses. While worshipping Vişnu in the heart one should conceive the god as seated in a Yogapītha and possessing eight prowesses of creation, sustenance etc. Here the form of Vişnu is to be meditated upon with extreme devotion. Once again the devotee should perform the various Nyāsas with the syllables of the mantra on his heart, head, tuft and arms.

Various deities should also be conceived as occupying various localities and as weilding their weapons. The form of Viṣṇu like Vāsudeva possesses ■ bow of horn, sword, arrow, conch, disc, lotus and mace. The deities occupying the different quarters are Indra, Agni, Yama, Nirrti, Varuna, Vayu, Soma and Isana. The weapons include Vaira, Śakti, Daņda, Khadga, Pāśa, Dhvaja, Gadā, and Triśūla. Garuda and Viśvaksena should be consecrated in their proper places. The former is located in front of the main deity while the latter is located to the north of the chief god. All these deities deserve proper worship and oblation. Water for purification, bath, cloth, unguents, ornaments, garlands, incenses, torches, oblation of food items etc., should be offered to the accompaniment of Visnugayatrī mantra. Most of these items are to be offered to other deities consecrated there citing their respective names. The attendants of the gods also are to be properly propitiated. They should be entreated to bear with for the lapses of the devotee committed knowingly or unknowingly.

Vāsudeva is to be conceived as brilliant, holding conch, disc, and mace, donning an yellow cloth, having attractive limbs, embellished with different ornaments, crystal clear colour and possessing four hands. Sankarṣaṇa is similar but possesses in addition Śrīvatsa and Kaustubha jewels and the colour of gold. Pradyumna is similarly attractive but possesses a green colour like the grass of Dūrvā. Aniruddha is like n dark cloud in appearance though he possesses other divine

qualities. Goddesses Śrī and Sarasvatī are to be meditated upon as having the colour of the dust of lotus while Ratī is to be conceived as black in colour. Sankha should be white, disc of the colour of fire, mace as green and lotus as possessing a golden colour should also be meditated upon. Gada or mace should possess the nature of woman as capable of destroying all; khadga - the sword should be like sky. The bow should be partially yellow. The disc should appear as mighty with several spokes in a wheel. The Sankha should have four hands, sharp teeth, red hairs and a big belly and be short-statured. The colour of the respective lords of quarters etc., are also given as Indra as black, Yama as yellow, Varuna as dark, Soma as white as conch-shell and Vahnī as red. Nirti should have sharp protruding teeth and black colour. Vavu should be brown. Isana should be red. The Vajra should be of the shape of Indra or as directed in texts on iconography. These are the prescriptions for the weapons of the lords of quarters.

Garuda should be like fire, having four hands, the tip of the nose should be cut, mighty and appear at spreading over the regions. The colour of Vişvaksena should be of the sky, should have five heads, four hands holding conch, disc and mace. He should always follow Lord Vişnu who should have other attendants also as ordained in other Agama texts. He who worships lord Vişnu in the prescribed manner with devotion would reap all favourable benefits both in this world and the world hereafter.

(7)

# The definition of poses (intertwinings of the fingers)

Now I shall briefly discuss the various poses of hands used in nyāsas and other ritualistic purposes. The pose called Añjali is the foremost and capable of pleasing gods easily. Vandanī is the one placed at the chest with a slight bend of the hand to the right. Vāmamusti is the one where the thumb is held upwards. There are three general poses for deities.

Assuming the position of occupying a Padmasana pose according to Yoga and Afijali hand should be placed above the head to form the Mudra called Brahmafijali which will

ensure the presence of god. This will always please deities and hence this may be shown in regard to the worship of all deities. In the pose called Avāhanī the fingers should be bent inwards and the thumbs should touch the middle of the palm. In the pose called Sānnidhya the fingers of both hands should be bent inwards and the thumbs upwards. When both the thumbs are bent inwards the pose is called Nirodhinī. Both hands should be held together placing the thumbs in the middle of the palms and the fingers should be stretched out to form a pose dear to the creator. Fingers are to be arranged in the proper order to form poses which are capable of destroying the sins acquired in seven births. The different kinds of sins could be removed by these poses.

Yonimudra is pleasing to god Vișnu. For this the left hand should be held to the chest. The outstretched thumb of the one hand should be touched by the other hand. This should be shown sitting in the Padmasana pose. The gods too will bow their heads on seeing this pose. Yakşas and Vidyadharas become afraid. There is the pose called Kotimudra using both the palms outstretched and revolving them touching each other with fingers. The pose to touch the heart is to be shown by placing the thumb in between the ring finger and middle finger. In the pose to touch the forehead the thumb should be held close to the index finger. The pose to show the sikha is to close the fingers together holding the thumb upwards. For touching the shoulders in the nyasa called Kavaca the thumbs of the respective hands should be held between the fingers. For the rite called Astra the tip of the finger should be bent and the palms to be placed in between the brows. A similar pose held downwards is called Netramudra. In meditation the pose called Yogasamputa is assumed holding thumbs at level with each other and holding the hands together. For ceremonial bathing (of the god) called abhiseka the pose to be assumed is called Pavanī allowing a little whole in closed fist. In the Padma mudra the hands are held together at the wrist with the thumbs placed inwards within the palms. When the hands are revolved at the wrist one after another it is called Cakramudra which ensures prosperity. The pose called Gada destroys impediments. For this both the thumbs should be bent with fingers held as a fist. The Sankha pose is purported to install things. In this, the right thumb is placed in the fist of the left band and one thumb and the index finger are held at level in an outstretched manner. To show the bow and the arrow appropriate poses are prescirbed. To show Garudamudra and other Vahanas or conveyances of gods the middle and ring finger should be moved about emulating the wings of a bird. The Prarthana mudra is held by closing together the flat palms of the hands with outstreched fingers. Śrīvatsa and Kaustubha are to be shown by appropriate poses held to the chest. In order to show the Saktis or powers of the deities, the Yonimudra is to be assumed with slight changes. Dhvajamudra which is the pose to show the flagstaff involves the movements of fingers. Similar poses are prescribed as Vaināyakī, linga for Śiva, and one for Vişvaksena employed on the occasion of the renovation of temples.

Those who are desirous of liberation should conceive the form mentally and need not assume poses of hands. For others the hand poses are needed for ritualistic purposes. Such poses are not to be assumed just to illustrate it for others. Without sufficient reason such poses should not be held. Since these are secret and sacred knowledge according to Tantras these should be held in privacy. The word 'Mudra' is often derived 88 that which causes 'muda' or pleasure to the gods and 'dravayanti' drives away the Raksasas. This is how the Tantrikas think about the poses. Since these poses are numerous all of the them could not be narrated or adequately described. They vary according to different deities. In bowing before the gods, praising them offering flowers etc., and in the worship of Visnu the appropriate poses are to be shown. In the absence of the information about a particular pose one should assume 'anjali' on the chest or head to please the different deities. It is a general pose suitable for all purposes. Similarly Pranavamantra also should be used to get the desired result. Before showing the Mudra, the nyasa - conception of different powers on the various parts of the body should be made. Otherwise the poses will be of no use. Pose shown to others as an exhibition is harmful since gods became angry and take away the accomplishments.

The poses are of four kinds as Sāmānya (general), Višeṣa (particular), Anga (partial) and Parivāra (overall). The poses of Śrīvatsa and Kaustubha are to be shown by the preceptors

for pleasing god Visnu. There is another pose called Mālāmudrā in which a series of movements of the fingers are involved. The four kinds of Mudrās or poses should be shown by the devotees with great effort at the proper time to reap the proper benefits.

(8)

#### The consecration of fire

Now I shall succinctly deal with the sacred consecration of the fire (for sacrificial purposes). The hole or pit for holding the fire should be located in the east or west. In the absence of a pit a plain ground may be used. The measurements of the altar may be a single 'hasta' or two in square shaped pit. The height of the pit may be twelve, eight or four 'angulas' and there can be several layers of bricks. These layers are classified on Sattvikī, Rajasī and Tamasī and each of them has a height of four 'angulas'.

The shape of the pit can be like the lip of an elephant or the leaf of a Pepul tree. The Vaişnavī altar resembles the lip of an elephant. The pit is occupied by Vaişnavi Śakti and it is the womb from which all benefits are born.

The eastern side of the pit is conceived as the head and the right and left sides represent the right and left hands. The pit forms the belly and the western side represents the womb and the feet. The pit may be divided into forty-nine columns by multiplying seven by seven and letters from 'a' to 'ha' may be written in these columns. The Pranava may also be included at the first. The Purusa is conceived as the Nada spreading all over the Aksaramalikas. Agnisoma (sacrifice to Agni and Soma) is the central seed conceived in the womb which is the sacrificial pit. In the sacred pregnancy the elements of manes, humans and celestials are imagined. Visnu is the life principle. The place for kindling fire is taken as navel and womb where oblation are effered to bring about the desired results. The twenty-four principles are also imagined here. This is the ultimate prowess of Visnu and it is of the nature of the Agnīsoma sacrifice. The Agni elements stand for the destructive power and the same element represents the generative or creative powers. Passing the Brahmaloka one reaches Vispuloka. To the left is the path of the manes and to the right is the path of the celestials. The central path which is of the Brahman leads one to the goal of liberation. In the form of Agni the power goes upwards and in the form of Soma it goes downwards. The two veins called Idā and Pingalā pervade the left and right sides and the vein known as Suṣumnā which goes upwards leads to liberation. There one should meditate and one becomes free from diseases and merges ultimately. This Kundaśarīra - the body of the sacrificial pit, consists of Mātrkākṣara. The performance of sacrifices should always be according to proper prescriptions. The farmer reaps the fruits only when he plants the cultivation in well prepared land. Thus the fire properly kindled and worshipped provides results to the people. Purification is essential since only in such a fire sacrifices should be performed.

The fire for rituals should be properly lit. It can be produced by friction of Arani or from jewels through which the sun ray is passed. It can be got from the house of a Brahmin priest. The fire should be taken in a pan and sanctified by employing Mantras. Using the sign or mudrā of samhāra, life should be assigned to the fire.

The Sadhaka should conceive the goddess as occupying a properly arranged bed suggesting a desire for procreation. The goddess is none other than Laksmi well decorated and is in the prime of youth, holding lotus and purified after the periodical menses. The god is conceived as looking into the face of the goddess with a desire for union. Both of them are to be worshipped with flowers and incenses. The Agni or fire should be taken as the semen of the god and the fire kindled represents the divine union. Then the purificatory rites like Pumsavana, Simanta, Jatakarma, Asana etc., are conceived as in the case of a human baby. Worship is to be offered properly to this divinity born out of the fire.

Sacrificial ladles and spoons are to be prepared properly. The tip of the ladle should be round and the cavity to hold the ghee etc., should be like he hoof of the cow sunk in mud. The other portions of the ladle should be round without joints and curves. The ladle should not be made from the wood that was fallen, dried, burnt, broken, smashed by an elephant, produced in a bad locality, curved, split, hollow, cut, attacked

by termites, grown in the cavity of another tree and so on. Such a ladle prepared using the above mentioned type of wood is generally used in sorcery or black magic. For auspicious benefits the wood used should be of a milky tree like Khadira. The Juhū or cresent shaped ladle should also be prepared similarly. Various measurements are prescibed regarding the cavity of the ladle, the shape of the stick and its length. The various parts of the ladle are conceived as the different parts of the limbs as in a human body.

After preparing ladles god Vișnu should be offered oblaions in fire. A thousand or a hundred offerings may be made to the accompaniment of Mantras. When the oblations are offered the fire is kindled and smoke appears. The flames dance to the right and left in a fleeting movement. The flames of fire are conceived as of seven types as Kali, Karali, Manojavā, Lohitā, Ardhadhumrā, Sphulinginī and Visvarupā. Thus the fire has seven tongues by which the oblations are consumed. The oblations offered consist of milk, honey, grains of wheat and rice, parched rice, well beaten rice, durya grass. rice powder, sesamum, mustard seeds and mudga bulbs. Rice balls mixed with ghee are also offered. The fire may be kindled by fanning with fans. Water should be aprinkled on all sides to ensure a proper line of demarkation. The offerings of oblations can consist of various fruits also. After kindling the fire and worshipping it properly according to rites, oblations are offered to the flames. Once the rite is concluded the deity is ceremonially sent off or taken away from the altar. Now the devotee should offer presentations of gifts to the preceptor according to his financial position. This is essential for obtaining the favourable results. This is in short the general nature of Agnikarya or homa which is performed as a domestic ritual.

(9)

## The characteristics of the mystic diagrams

Now I shall deal with the prescriptions of various diagrams which are essential for the worship and by knowing which the sages gained their ends. The plot selected for the sacrificial ritual may be made even by removing thorny shrubs etc., and it should have slope towards east and north for the flow of water. On such a site Mandapa or temple should be erected.

It may be square, with four doors or having a single door. It should have arches and flagstaff and should be well decorated. The eight auspicious things like Durva grass, mirror (made of bell metal) parched rice, water pot etc., should be placed on the level spot. The ground should be swept and sprinkled with cow dung and grains of unbroken rice.

Now the measuring thread should be drawn to divide the ground and to demarkate the plan and sketch of the construction. The thread should be drawn lengthwise and breadthwise and from angle to angle to divide the ground appropriately from various directions. By arranging the measuring thread and making lines on the ground a diagram with several squares and triangles is made. There will be various layers for the diagram from the inner layer to the outer layers. These are variously denoted as Pītha (the central square); Karnikā (the angular ones) Vīthī (layers in between the lines) and so on. The measurements of these vary according to the size of the diagrams. Circular diagrams also are conceived for worship. Designs of creepers and lotus leaves are drawn around the central part which serves as the heart of the diagram. Once these details are drawn they are filled up with the powders of various colours like dark, green, yellow, red, white and so on. In each of the squares and triangles of the diagram various principles like earth, space, air etc; are conceived. There are specificiations as to which colour is to be applied for the particular column or design of the diagram.

Outer lines serving as fortifications and doorways are also to be drawn around the diagrams. The teacher should supervise the disciples when they draw the diagrams for worship. Lines should not be broken and there should not be holes or vacant spots while filling the receptacles with powders of various colours. The powder applied should be of the particles of the same size so that the diagram will appear even. Otherwise clusters of powders will mar the beauty of the diagram.

Such diagram can also be drawn on the walls of the house well we on clothes. These should be drawn according to specification and used for domestic worship. This would destroy the troubles form evil spirits haunting the house. Further, such worship is useful for the destruction of sins of

all kinds. Demons and Rāksasas do not appear before such holy diagrams. Lord Viṣṇu occupies such diagrams to bless the devotee.

The colours dear to the deities are white, red, yellow, black, etc., in addition to green. The universe consists of these five colours though the state of Vișnu is beyond these colours.

Mandala is conceived as Purusa and the design of lotus is its heart. In between the hands is located the middle of the body and the stalk of the lotus from the navel. Janardana is conceived as the central seed which is subtle. The whole universe is conceived as the parts of the mystic diagram. The eight Vasus, gods, planets, stars, oceans, mirror, mountain, divine sages, sun, moon, fire etc., are conceived in the diagram. Lord Vişnu occupies the same. Only the wise would realise or see this aspect. Vişnu the Supreme Being occupies the centre of the diagram. In his supreme form he has no attributes.

Since he occupies this mystic diagram he should be worshipped properly by devotees. Hence worship of the diagram is considered as greater in merit than the worship of holy ghats and other places.

(10)

#### The rites of consecration

Now I shall briefly deal with the topics of religious vow, rites of worship etc., to train the disciples and to obtain liberation for the Yogins. The word Dīkṣā consists of two syllables. The first stands for bestowing, giving etc., of the wealth, prosperity, prowess etc., and the second stands for the destruction of attachment, ties or knots which bind the human being. The seasons suitable for the religious vow are spring and summer or even autumn.

The preceptor should ascertain the suitability of the disciple by examining his caste etc. His devotion also is to be tested before he is admitted. He should have a real yearning for divine worship. The preceptor should ask the disciples to bring the necessary objects for the coronation. The place for the vow or coronation of the disciple should be decided

according to the caste of the disciple and places like temple, banks of rivers, holy ghats, cattle fields and gardens should be selected accordingly. All the Vaisnava disciples should be consecrated to the vow together. The preceptor should enter the selected place after bath and other purificatory rites. He should meditate upon the god and arrange the various pots of sanctified water. The hymn relating to Nrsimha should be chanted to sanctify the water kept in the pots. Pañcagavya, the five objects collected from a cow, should be prepared for the rite. All these are to be arranged after meditating upon god Visnu. The main pot should be filled with water, jewels etc., and covered with cotton threads. Fragrant flowers are to be used for the worship of the god who is conceived as occupying the sanctified pot placed in the centre of the place. Invocation of the deity is to be carried out properly. Water is to be sprinkled around the spot holding the sacred pot. After that, the preceptor should cover the pot with a pair of fresh white clothes.

Then oblations are to be offered to the deity. These are prepared in ghee. A portion is offered to the main deity, the second portion is to the god occupying the pot, and the third portion to the sacred fire kindled in a pit in the same plot. What is left is to be offered to attendant deities. Then the preceptor should partake the leftovers of the oblation with the disciple.

Now the preceptor should bow to Visnu and circumambulate the god with devotion chanting hymns. He is to pray to the god to liberate people from bondage. Further, permission to liberate people is also sought from him. He should purify his body and meditate upon the god and occupy a diagram of mystic letters drawn on the ground using various coloured powder. The god is again considered as occupying the diagram and worship is offered to him. The disciple also is made to worship the diagram. He is made to circumambulate the spot and to worship the lords of the quarters.

The disciple should follow the directions given by the preceptor. He should stand on his knees and meditate upon Vişnu having the effulgence of crores of sun and accompanied by goddess Lakşmī. The god is conceived possessing eight

hands and decorated well with garlands. He should offer worship using mantras. A Brahmin should add 'deva' to his name Kṣatriya should add 'varma', Vaisya should suffix 'gupta' and a Sūdra should attach the word 'dāsa' to his own name in offering worship to the deity. A lady should refer to herself with the addition of the word 'devi'. Incenses, lit up torches, oblation etc., are to be offered in worship. On the body of the disciple all elements from Prakrti to Pṛthivī are to be conceived by the act known as nyāsa. The disciple should be seated to the right side of the teacher and made to hold the kuša grass keeping himself mum. The lord of the pot is to be worshipped. The disciple should lie down there meditating on the deity. If during the same night he happens to see any bad dream, he is to make expiatory rites to ensure success.

On the morning the disciple should bath and purify himself to worship the diagram after invoking the god to leave the spot for the moment. In this worship he should use fragrant flowers, offer oblations, use lit up torches. He should conceive his own body as the universe in the course of the rite. Performing vivid rites he should hold himself as separated from the bonds of action. He should meditate upon basic principles. Jñanayoga also is to be used. The disciple should be trained to perform yoga or meditation in addition to conceiving the god with or without the attributes. Without this practice of Yoga the disciple could not succeed. This helps him to move away from the worldly desires. The teacher should then instruct the Samayas or practices of the particular sect or system. The disciple should then offer presentations of cloth and gold to the teacher according to his ability. Only with his blessings the disciple will be able to perform rites.

(11)

## The consecration of the preceptor

Now I shall deal with the coronation of the disciple undergoing the vow or training. This is essential to confer the status of teacher to the disciple which enables him in turn to train others. The vow is to be taken on three aspects. First it is on the conventions of the particular sect, viz., Vaisnavism. The second is regarding the knowledge of Tantrik aspects relating to Visnu and the third is with regard to the modes of worship. Writing the diagram on the ground the teacher trains

the disciple on the principles in the first mode mentioned above. The vow on Tantra is the training to worship the god properly soccupying the diagram. The third type of teacher is one who trains the disciple in sacrificial rites by offering oblations to the sacred fire. In other words, a student learns the Tantra rites first, acquires the knowledge of mantras and then worships the god. Thus there are three aspects involved in this.

The preceptor should purify the disciple by performing the rites from Garbhādhāna, Pumsavana etc., which are usually done. The various Tattvas should be conceived so occupying the body of the disciple. Offering of oblations on sacred fire may be done in the course of purifying the body of the disciple. He is to be liberated from the bondage of earthly existence by these rites. These rites are to be done every year and by performing twelve sacrifices one becomes purified. After this he is to be coronated as a preceptor. The mantras used for this consecration may be used by the ministers in the coronation of ruler.

A preliminary rite precedes the coromation. First a diagram is drawn on the ground and the god is worshipped as occupying the same. Then oblations are offered in a sacred fire kindled for the purpose. In the centre of the diagram a pot is placed having sanctified water. It should be filled with gold pieces, jewels, leaves etc., and covered by fresh clothes. Kuśa grass should also be placed on it tying its top or head portion. Mystic letters are marked in the different parts of the pot. The letters like a', Viṣṇugāyatrī, Praṇava, Bījamantra of Viṣṇu etc., are made use of in this connection. The preceptor should worship several such sanctified pots placed on the diagram. This is called Tantrādhivāsana - application of Tantra. Now the disciple should be consecrated pouring the sanctified water on his head.

This ceremony of religious bath, should be performed on a specially made platform which should have four pillars, and a raised floor. It should be decorated with pots full of parched rice. The Svastika design should be drawn on the ground using white powder (usually of rice). The god concerned as occupying

■ Pītha is worshipped by the teacher and he prays to be deity seeking permission to consecrate the disciple.

The teacher should lead the disciple clothed in white dress and the pots are brought there for the rite. Then he should pour the water over the head of the disciple to the accompaniment of the sound of musical instruments and auspicious songs from the ladies assembled there. After pouring several potfuls of water the teacher should use fragrant flowers in worship. The disciple is then made to wear fresh clothes and asked to sit on a low stool in front of the teacher.

Now the disciple should be presented with the insignia of the preceptorhood such we Yogapattaka, head-gear, disc, ring and authority to perform similar rites by himself in future. Knowledge in the Vaiṣṇava lore should also be imparted to the disciple to liberate him from worldy bonds. He should be instructed to bestow blessing only on proper persons who have belief in Viṣṇu. Those who do not have belief in Viṣṇu or who belong to a different sect should not be blessed even if they are Brāhmaṇas, Kṣatriyas, Vaiśyas, Śūdras or women. Similarly proud, wicked, sinful and other types of people should never be blessed by the preceptor. When his own teacher is present he should not act independently disregarding the teacher. He should always respect his teacher as if the latter is god himself.

In explaining the religious texts the disciple should always mention the name of his teacher with reverence. One should not disregard the words of the teacher without sufficient reasons. Once a wrong or mistake is committed the disciple should rectify the same after obtaining the permission of the teacher. A disciple should not perform any act that is embarrassing to the people in general as also deeds which are improper. Old people should always be held in respect and even in dream one should not feel unhappy or egoistic. These rules should be followed till death.

Such a pious fellow becomes me preceptor in Vaisnava tradition and others approach him for instructions. To others he should behave properly and not with financial or other interests. He should be trained in Pancaratra tenets and should perform sacrifices.

A disciple should always respect his teacher. Poor, helpless and blind people should be treated with compassion. He should perform meditation, sacrifice etc., properly and should not overdo it. The teacher should be presented with gifts. Without the permission of the teacher the acts of worship should never be done. Such an act would bring bad effects and the result will not be favourable. Worship of Vişvaksena is also essential since he occupies the northern part of the mandala or shrine where Vişnu is consecrated.

A properly trained teacher should worship Hari once, twice or thrice a day and bless his own disciples. Such person becomes proficient in the institution of a temple or the consecration of an idol. At the end of the religious vow and coronation, Visnu should be worshipped again. In the next morning the preceptor should proceed to a nearby holy ghat or tank to perform religious bath to mark the culmination of the rites. Brahmins should be made to offer blessings as a fitting finale to these rites.

(12)

## The characteristics of the ground

Now I shall deal with the characteristics of the ground to be selected for the sacrifice where by performing the rites one would get the desired effects. The place is divided at first into three types as Uttama, Madhyama and Adhama and it is classified into four types by another consideration as Supadma, Bhadrika, Purna and Dhumra.

In the place classified as Uttama, rivers flow to the east, land is fertile with milky trees and is abounding in fruits, plenty of water, even, lush growth of grains, with agreeable atmospheric conditions suitable to men and cattle. In the Adhama type these will be absent and in the Madhyama type water flows in different directions. The best variety is suitable to all castes.

The ground for Brahmins and men of higher caste to perform the sacrifice should be square or of six by eight feet measurment. It can be white, red, yellow and black in colour. The taste shall be sweet, bitter, pungent or sour. The smells of the grounds to be avoided are enumerated as that of ghee,

blood, boiled rice and salt. Ground full of termites, small stones, holes, charcoals, bones, ashes, hairs, mud, and insects should not be selected for sacrificial purposes. Brown in colour, pungent, emitting foul smell, hardness etc., are bad qualities of the ground. Absence of water, curvedness, double the length of the breadth, round, pentangular, hexagon, crescent-shaped, winnow-like etc., are the types of ground unfit for sacrifices. Certain trees like Bamboo, Arka plants etc., grow in places unfit for sacrifice. Locations inhabited by animals and birds like monkey, hog, jackal, vulture, owl, kite are unworthy places. Hallowed in the centre and having stones beneath the level etc., are qualities not approved for the purpose.

Fitness of the ground can be tested with flowers and torches and there are methods for this. Pepul, Fig and other trees giving even or odd numbers represent omens. Location of wells in certain regions is to be taken as a bad sign. Plants like plantain, jack trees, Aśoka, Sandal etc., are taken as adding to the qualities of the ground.

Of the four types of grounds referred to earlier, Supadma is the best. In this land trees like Sandal, arecanuts, coconuts Kuśa grass, lotuses, blue lotuses, ketakas, sugarcanes etc., flourish and the water is available in plenty. Trees like Agaru, Karpura, Kadamba and Arjuna also grow here. This land is quiet in nature and suitable for rites.

Bhadrika is the type of land favourable for rites. Here rivers flow upto the ocean and there are many holy ghats. Milky plants and trees, gardens, arbours of creepers, paddy fields on the southern side and holy trees on the west charactertise this ground.

Purpa is that type of land which is more a hilly region with some scarcity for water. Trees like Nimba, Aśoka, Bakula, Khadira and Campaka grow on this ground. The land is otherwise prosperous.

Dhumra the fourth and last type of land is full of stones and it is not fertile in nature. Certain trees like bamboo etc., which grow only in forests are to be found here. Vultures, kites, owls, jackals, hogs and bear are to be found in this place.

After assessing the suitability of the land by these signs one should clear the ground taking away the thorns and other roots. Then the land should be ploughed five times or ten times before grains are sown there. Once again the land is to be tilled. After the grains are grown up the land is tilled again and cows are tethered there. After an year the lands again ploughed and the seed of Sesamum is sown there. Once they are grown up and flowered the land is again ploughed.

Now it is the propitiation of the Bhutas of different regions that is needed. They are asked to go away to provide place for lord Hari. The regions from east to north are marked properly by marking them with the thread. At an auspicious time the preceptor should srtretch out the threads of measure. Hard stakes are thrust into the ground to mark the regions with the threads. An iron hammer is used to strike at the top of the stakes to drive them into the ground. The ground is to be dug about six feets (of the size of man) or upto finding hard rock or water. A pot containing jewels is to be placed in the pit at a selected time. The god is to be invoked at the door portion or gate of the structure. Fire is to be kindled in the plain ground for sacrificial rite. After making the place square in sharp, Vastu - the presiding deity of the plot is to be propitiated. For this there should be eighty one columns marked by the placements of the measuring threads. If the ground is even it is auspicious and an uneven ground portents bad luck. Curd, rice, ghee, flowers, water, jewels, etc., are to be placed on the plot as offerings.

There are specifications according to which each of the deities are to be invoked in the different columns of the Vastumandala or diagram drawn and coloured with powders. Is a and Nirti are at the top. Brahma occupies in the nine columns of the centre and deserves worship. Altogether 32 deities are to be worshipped in the diagram as occupying the different regions. After worshipping these deities occupying the slot the Bhutas on the quarters are to be given oblation. If these deities are not worshipped, the site or house is not fit for dwelling.

After the worship of Vastudevata on an auspicious day the ground should be made even for worshipping the Grahas.

All the nine Grahas are to be properly worshipped. This is for the prosperity of the owner. If bad omens occur expiatory rites should be performed. Certain occurrences are termed as auspicious. The sight of a king or Brahmin, potful of water, elephant, horse, peacock, swan and sounds of conch and flute etc., are considered as auspicious.

After propitiating the Brahmins with suitable gifts the work of digging the ground should be continued till it is finished. The foundation stone of the shape of a turtle should be placed in the centre of the ground dug for the purpose. It should be worshipped with suitable rites. He is asked to support the structure that is to be built upon it. After propitiating the stone in this way Ganesa should be properly invoked to ward off obstacles in the construction. This further ensures the prosperity of the region. After marking the regions with stakes the superstructure should be completed step by step till the whole temple is constructed.

(13)

### The erection of temples

Now I shall briefly deal with the specifications of the temple, the construction of which assures prosperity and destruction of sins. Even the arrangement of just eight bricks (as in a sacrificial pit) brings immense merit. That being the case how can one guess at the merit accruing by the construction of a temple. The merit earned by sacrifices, penances, visit to holy ghats, study of the Vedas etc., is here multiplied by crores. Hence those who can afford should construct temples.

First the land should be ploughed using a plough drawn by two red coloured bullocks. The preceptor should chant mantras and wear fresh clothes. After levelling the ground vegitation should be produced and cattles may be fed on that. Once more the land is to be tilled before the laying of bricks should be done at the portion designed as the door. To the south of the door the first brick is to be placed. Now a series of rites are to be performed. Viṣṇugayatrī and other hymns are to be chanted and deities and Grahas are to be propitiated with sacrifices performed in fire. God Viṣṇu is to be mentioned by standing in particular place marked by the measuring

thread into various divisions of the base portion. After the meditation the further laying of bricks should be done beginning from a south-east direction. The bricks are to be arranged in a level and should avoid uneven bricks. After the bricks are properly laid a potful of water is to be placed there for worhip. It should be filled with flowers, rice, grains etc. Now the cavities of the foundations are to be filled up with mud collected from fields and the works may be dispensed with temporarily.

The possibility of seeing a dream is very much there. If it forebodes good omen it is good, otherwise expiatory rites are in order. Now the central portion is to be laid with jewels, gold pieces, metallic parts etc. A vessel for the purpose (Garbhadhana - laying of the central portion) is required. This is to be placed in a part of the plot according to the caste to which the owner belongs. The vessel is to be purified by pouring the five things collected from a cow like its urine, dung etc. The vessel is to be filled up with a host of things collected from various places including river beds and oceans. Now rites of worship are performed to sanctify the pot. The essence of the rite is the invocation of the mother earth to occupy the vessel for the prosperity of the temple. After offering oblations in the fire, spirits should be propitiated with suitable offerings. This is to abvoid the anger of the deity called Vastudevata.

Now the walls and pillars are to be erected. The eastern door should face the village to avoid bad omens. There can be one to seven floors for an edifice or structure. It can be round or square and should be beautiful to look at. There are separate deities presiding over the house as well as the ground or plot. Vāyu, Vahnī, Indra, Varuṇa, Arka, Indu and Viṣṇu are the deities of the house. The deities of the plot are Varāha, Narasimha, Śrīdhara, Aśvamukha, Jāmadagnya, Rāma, Vāmana and Kṛṣṇa. Garuḍa should be invoked in all the four directions.

In the pot Vișnu presents himself in three forms. In the vessel it is Hari and at the end of it is Mahavișnu and on its tip it is Sadavișnu. Thus in the sanctum worship is to be made to the three as Sthula, Suksma and Para The feet (Paduka)

is Ananta and the lord is Atmatattva. Gods like Indra occupy the quarters and lord Vişvaksena is located in the drain.

The temple is conceived as a human body with its numerous limbs from head to foot. The girth is like girdle. the belly is the Garbhagrha or sanctum sanctorum, the pillars are the hands, the central portion is the navel, the heart is the pitha or the altar, the anus is the drain (for the flow of water) the footstep is Ahamkara, the idol is like Purusa (Atman), the bell is the tongue, the mind is the light, the wooden portions are like ligaments and the stony elements are the bones, the plaster (of lime) is the stem, the blood is the juice, the eyes are at the sides of the summit and the tip of the flag is the head, the bottom is the palm, the door is the genital organ, parrot-beak like structure is the nose, windows are the ears, niches like dovecots are the shoulders, pot like portion (dome) is the head. The ghee offered in the shrine is the marrow; the words are the mantras, the milk is the water poured in the temple. The joints of the shore are like joints of the body and the metallic nails etc., like the nails. The Kuśa grass put on the pot resembles the hairs. Around the temple there should be a wall the height of which should not exceed the base of the shrine. There should be Gopuras (towers) at the doors and mandapas (platforms). Another loftv Mandapa should be created for Garuda. There should also be shrines for the lords of the quarters as also for Vişvaksena. On the back there should be a place for Ananta and on the southern region there should be the kitchen. On the south and north there should be platform like structures or stony representations for the divine mothers.

The outer structures shall be made of stones, bricks, wood or mud. Proper stone is to be selected. It should not be too hard or too soft, or having cavities in the centre. Granite belonging to the masculine type should be used for the idol the feminine type for the alter and the base portion shall be of neuter type of granite. The worship should be according to the size of the temple or vice-verse. This also applies to the other elements regarding the temple. Vişnu temple should not be made of dilapidated stones. The bricks used should not be old, brittle, half baked, having cavities (or holes), scorched, weightless and prepared from bad earth. Wood should not be

used in structures in an upside down manner. In metemple the portions at the base should always be constructed using granite stones or things which are conducive to the welfare of the structure.

(14)

### The characteristics of idols

Now I shall deal briefly with the specifications and characteristics of the idols or statues as also the materials by which they are shaped. Statues or figurines are of several types based on the materials like gems, metals, stones, minerals, clay, wood and paintings on surfaces. Those made of gems and metals are faultless while those made of stones are likely to have blemishes. Stones are to be selected from sacred mountains.

The ground or earth in which the stones are to be found are of four types as Vārunī, Aindrī, Āgneyī and Vāyavī. Stones from the first two types are generally without blemish. These stones which are embeded in the earth are smooth and untouched by the rays of the sun. These stones differs in characteristics according to the requirements of the four classes of people like Brāhmaṇa, Kṣatriya, Vaiśya and Śūdra. For Brāhmaṇa the stones should be of a single colour or golden in colour and lustrous in appearance. For Kṣatriya it should be red and green for the Vaiśya. The Śūdra prefers black stones generally.

Stones are classified as belonging to three genders like feminine, masculine and neuter. The feminine type is extensive, cold in touch, of the shape of plantain leaf, having agreeable sound and beautiful in appearance. The masculine type produces deep sound on touch, heavy, hard, shining like leaves of pepul tree and extensive in appearance. The neuter type of stones represent the characteristics of both to some extent with good smell, compact in appearance and cold in touch. The various types of stones are also called by names like Yuvatī, Bālā, Mṛdvī Pallavā, Caṇḍālī, Śulkini etc., based on their characteristic features. These names are applied based on the maturity of the stone like hard, soft, brittle and so on. The lines on the stones are also taken into account. The ones with bad lines are to be rejected and the ones having lines

resembling auspicious objects like that of making disc, leaf, moon, sun and stars etc., are to be selected as suitable for making idols. Shapes of stones are also taken into account in selecting them. Crooked, huge, slender, sharp and broken stones are not auspicious, stones having cavity are to be rejected as also those producing bad sounds on being broken are to be avoided.

The preceptor should proceed along with the architect for the selection of stones on an auspicious day. He should wait for auspicious time looking for good omens before he moves forward. The architect should have weapons like axe, hammer etc., with him to cut the stones from the site. Once the proper stone is selected the preceptor should engage the sculptor to make the idol. The preceptor should worship the quarry in which the stones are found. The ground should be sanctified with proper rites.

Once the idol is made the preceptor should stay on the site for the night. He should lie down by the side of the idol on bed of Kuśa grass which is spread out. He should propitiate Viṣnu with proper hymns for 108 times and hope to see a dream. If the dreams are auspicious then it is well and good. Otherwise he is to perform rites of expiation to ward off evils. The selected stones for building idols and other edifices of a temple should be drawn in a cart or chariot. The chariot should be received by others with instrumental music and other accompaniments. The stone so brought should be put on the northern side of the shed. These rites are also applicable in the selection of wood for the idol.

The materials produced or taken from one's own land is auspicious and best suited. Those obtained for financial and other considerations are of a second order. The last type consist of materials obtained from the depth of rivers and lakes.

The wood selected for making statues should be of good quality and auspicious from the view of sacrificial consideration. Hard and substantial wood is to be selected rejecting those with cavities, eaten by termites, dried ones, broken ones etc. The selected trees should be worshipped and their permission is to sought before they are cut down. The preceptor should request the trees to become a part of the temple so that it could be worshipped everyday by people and

such worship will be source of pleasure for the tree. The wood selected thus becomes virtuously the body of god and escapes feelings of thirst and fatigue. Before the tree is cut down the axe should be smeared with honey and ghee. Once the wood falls on the ground it is to be worshipped using different rites.

Such rites are applicable in selecting clay for making the idols. The mud should be of a good quality and prepared properly mixing it with materials like ghee, oil, decoctions of various kinds etc. In the case of materials like jewels, minerals and metals, to shape an idol care should be taken. They should be properly purified according to the nature of the material. Gold, silver, copper etc., are often used in making idols. Each of such idols bestows various kind of auspiciousness on the devotees.

Idols could be a single piece or consisting of different parts. Those made of stones, metals, jewels and minerals are usually of a single piece. The ones made of mud, wood etc., may have parts which are put together to form a single unit.

There can be three types of measurements classified as large, medium and short. Stones, wood and metals are respectively used in these measurements in shaping the idols. Detailed measurements are given for the various limbs of the statues. There should be proper proportions and these are provided by units of angulas. Parts of the body from head to foot are described with their measures. These details begin form the hair on the head to the nails of the toe. Minute details are to be worked out by the sculptor in shaping an idol which should not only be presentable but auspicious also. This kind of care in proportion is applicable in painting the picture of a deity also. The idols are to be installed or fixed on an altar of proportionate height and worshipped properly.

(15)

## The five types of installations

Now I shall deal with the five types of installation of statues of gods which are to be performed to the accompaniment of suitable hymns. The five kinds of installations are called sthapana, asthapana, samsthapana, prasthapana and

pratisthapana with slight modifications in rites and their nature. The word Pratistha is usually applied to the rites connected with the installation of idols in five different poses as standing erect, sitting, lying down or reposing, riding a vehicle and the idol fit for movement as in procession. The idol in a standing position should be 'saumya' in disposition and that in a sitting pose should be 'saumya' as well as 'Agneyi.' The idol installed as reposing is 'Agneyi' while there is no restriction for the other types. Idols are also classified as Sattviki, Rajasi and Tamasi and having the respective colour of white, red and black.

A pure celestial god should be installed in a standing position while the divinity with an aspect of humanity should be installed in a sitting pose. Other deities who are equal in conception could be installed as one likes.

Viṣṇu in a standing pose is all pervasive. When Viṣṇu is installed in reposing position (as in his form as Padmanābha), he should be surrounded by other deities. On his sides there should be Brahmā and Rudra with whom the sun and moon gods are also to be found. Goddess Lakṣmī, Sarasvatı, Śāntī and Rati should also be conceived and installed. Varāha and Aśvamukha should also attend on the god. Other deities to attend on the reposing god are enumerated on Brahmā, Bhṛgu, Dakṣa, Rudra, Agni, Manu, Sanatkumāra. Skanda, Pradyumna, Aniruddha, Mārkandeya and goddesses holding chowries to fan the god.

The god installed as riding a vehicle should be accompanied by gods as desired by the preceptor. Weapons like disc, mace, conch, sword, arrow, plough, etc., should also be sculptured with the idol. The god in a standing position should have four hands and in a sitting position should have eight hands. But in a reposing position one should exercise one's choice in deciding upon the number of hands.

In all installations the god is imagined as all powerful to bestow favours on the devotees. The powers of the deity are considered as five and these ensure the benefits. The idol in reposing position should be installed in long, circlular and rectangular temples while in other type of temple deities in other poses may be installed. The Uttarayana and the half of

the full moon of lunar fortnight are favourable for the installation ceremonies. Suitable and auspicious days are also to be selected for the purpose.

After the installation ceremony Ankuraropana - sowing of seeds is performed to ensure auspiciousness. For this three kinds of vessels called Palika, Ghatika and Śarava are used. There are specifications for these vessels which are required in a large number. Twelve to sixteen vessels of each type are required for the rites and these are to arranged in three rows. These are to be filled up with sand, ashes and mud to be sanctified by mantras. Nine types of grains are to be sown in all and for each of these types there are specific deities to be worshipped. For instance in Yava, Sarşapa (wheat and mustard) god Indra is to be invoked and so on.

Worship of these vessels filled with grains is to be done for several days,

Once the grains are grown or sprouted the streets etc., should be cleaned. People of low caste and others with diseases etc., should be sent out of the vicinity of the shrine. Then the sacrificial materials should be collected at the temple. There should be a mandapa with four pillars and of square shape with four doors. Gateways should also be erected at a specific height. There should be eight flagstaffs and a ninth one with a statue of Garuda as the main staff which is ten times as big as the height of the base of the sanctum. The pots used should be golden or made of clay. The metal vessels should be big enough to hold much water. The sacrificial ladles should be either golden or made of silver. Weapons should be made of gold or other materials. Oils of various types, ghees, honey, milk and curd should be procured for the use of worship. There should be cot, pillars, coverings and bed spreads and clothes for various purposes. Milch cows and other cows should be brought there. Sacrificial items, golden sacred threads, dried wood, torches, grains, medicinal plants, four types of instruments of music, musicians, Vedic scholars, astrologers, sages, elders well-versed in mantras etc., should be available there.

While certain items are purified by washing with water others are just sprinkled by sacred water for purification. The idol in a standing position should be bathed by pouring water

on it. In selecting flowers for worship one should be careful. On touching certain flowers one gets polluted and needs another bath for purification or at least a sprinkling with water. Even such flowers which have no smell can be used for worship. Flowers should be collected by oneself or by one's wife or son, or even by one's disciple. They should be put in a vessel and kept away from the heat of the sun. Flowers collected from one's own garden are best while those collected from the wild is of a second quality. Those purchased by paying are the least in preference.

Incenses should also be prepared from proper trees and kept ready for worship. The lamp should be lit by using oil or ghee or even by the oil collected from trees. One should not kindle the flame by the wind of the mouth. The rice cooked for offerings should be washed in water thrice. While offering rice at least a drop of ghee should also be offered. Fruits for offerings should be naturally ripe and sweet in taste. In the absence of these offerings one should worship the god with flowers or water.

(16)

## The purification of the idol

Now I shall briefly deal with the modes of purification regarding the idols. First one should choose a preceptor and make him perform the rites of worship. Gods are of two kinds, the fixed one and the moving one. The stone idol is the fixed one while the preceptor is taken as the moving one.

Rites should be performed as decided by the preceptor, since only such rites please the god. The qualities of a preceptor are; one who is properly ordained, scholarly, quiet, and pious. He should know the conventions of the particular sect and should be proficient in the duties of his caste. Such a preceptor should be ordained by the house-holder for the performance of rites.

The selection of a preceptor should be done properly. The place for this rite should be a temple, house, banks of a river, cattle shed, shade of a tree etc. The spot should be cleaned and anointed with cowdung and the preceptor should be seated on a wooden seat. He should then be received giving

water to wash his feet and cloth to wear etc. Gold and other costly presents should be made to him according to one's ability. After receiving him properly he should be requested to preside over the rites and to perform the desired sacrifices or ritual. There should be Brahmins to assist the preceptor in his acts. Such assistants should be proficient in Vedic lore and Tantrik rites. They should perform rites from the selection of the plot upto the sacred bath after the performance of the rites.

After properly examining in the idol it should be laid on a cot and the scupltors are asked to give finishing touches by cleaning the eyes of the idol. Then it should be washed in water after anointing the same with ghee. Now lamps should be lit and Nīrājanā should be performed on the idol. In the afternoon the preceptor and others should take the idol to a river, or lake or a natural water spot. The idol is to be covered by Darbha grass and clothes and placed on plank. To the accompaniment of auspicious music and instrumental sounds the idol should be submerged in water in a lying position. This is called Adhivāsana. A stone image should be submerged in water for three nights, a metal idol for a single night and a jewel idol should be kept in water for the duration of a night.

Now the preceptor should reach the temple along with the sculptors, masons and carpenters. He should inspect the sanctum first completed by the sculptor. It should be encircled by a cord made of grass and cotton lines. The sanctum sanctorum should be cleansed and sprinkled with auspicious things and sanctified water. A potful of water should be placed along with lamps and incenses within the sanctum. Then a sacrifice in fire is performed there. Various mantras are used for this. Brahmins are made to chant holy hymns.

The sides of the sanctum should be decorated well with arches. Eight flagstaffs should be erected in the different quarters and they should have colours like yellow, red, black, blue, etc. Then the eight lords of the flagstaffs called Kumuda, Kumudakṣa, Puṇḍarīka, Vāmana, Śaṅkukarṇa, Sarvanetra, Sumukha and Supratiṣṭhita should be worshipped. On each gateway or door pots should be placed. These pots should contain holy objects like water, grains, jewels etc. Selection

of the plot, worship of the flagstaff, kindling of sacred fire etc., are the items of the worship. In the corners of the sacrificial pit, deities are consecrated and worshipped. Various aspects of deities known under the names of Viṣṇu, Madhusūdana, Trivikrama, Vāmana, Śrīdhara, Hṛṣīkeśa, Padmanābha and Dāmodara are worshipped in the different quarters beginning from the east.

The abhiseka or the holy bath of the idol is a laborious process. The preceptor should be properly dressed with a head gear also. He should fill up several pots with waters and flowers chanting various mantras. A mandapa of a square shape is to be erected for the purpose. The sanctified pots should be arranged properly. In an idol consisting of a single block of stone or unit, water should be poured to the accompaniment of the chanting of mantras. Powders of various medicinal shrubs may be anointed on the idol before it is washed. Decoctions of various trees or herbs are also used in this connection. Pañcagavya, the five items produced by the cow such as milk, ghee, urine, cowdung and curd are splashed on the idol and for each item a separate mantra is employed, These mantras are often Vedic hymns selected and adopted for the purpose. Some of them are the same used by Brahmins in their daily rituals and worship.

The god is invoked in a particular form. He is offered ornaments, dress etc., by the preceptor before he is worshipped. Lamps are taken around in a fashion called Nīrājanā and incenses are also offered. Offerings and oblations are placed before him in different vessels. Pañcagavya is also offered along with flowers, waters, ghee, honey etc.

Sacrifices on holy fire is also made by the preceptor as a part of the worship in temple. Pits to contain sacrificial fire is dug in various shapes like square, angular, round, triangular etc., in all the four quarters. Around these pits kusa grass is placed. The objects offered in the holy fire include parched rice, mustard, wheat, sesamum and grains. The god of fire occupies these pits. His heart,head, eyes, body etc., are conceived as forming the different pits in which oblations are offered.

## The conception of divinity in the idol

Now I shall briefly deal with Adhivasana the act of invoking divine power, upon the idol by which god Hari always presents himself on it. For this preceptor himself should purify his body and conceive it as the seat of divine power. Mystic alphabets are to be placed or conceived in the different parts of the body and the preceptor should imagine that the body is burnt and the soul reborn.

The preceptor should think of God Hari with eight hands and having the lustre of a thousand suns making it difficult even for gods and Asuras to perceive. That god is conceived as entering his body through Brahmarandhra. Thus the preceptor himself is identified with the prowess of Viṣṇu in mystical manner. His life breath itself becomes an idol.

He conceives the world as dissolving in the universe. Once again the act of creation is imagined after the so-called deluge. In this creation fourteen worlds are imagined.

The idol of Viṣṇu is to be put on a cot to be worshipped. Various Nyāsas are to be performed according to rites. These include Mātṛkānyāsa, Śaktinyāsa, Mantranyāsa and Mudrānyāsa. Accordingly the body of the god or idol is conceived as the seat or basis of many objects and ideas. These conceptions differ according to different basic ideas. For instance when the god is conceived as a Vatsara - or a solar year the twelve months form the various parts of the body. The four hands are the four years. Ahorātras are his bones. Manvantaras too are his hands. Mahākalpa is his head.

According to a different conception the four castes from Brāhmaṇas form his limbs like face etc. Sacrifice is considered as his head, Rgveda is the right hand, Sāmaveda is the left hand, Upaniṣads are the heart, Itihāsas and Purāṇas are his knees, Yajurveda is his chest, Atharvaveda is his navel and so on. The six ancillaries of the Vedas like Sikṣā etc.; are also conceived as the different limbs of his body or as located in the different parts. Dhanurveda and Ayurveda are located in

his hands while Yogasastra and Nītisastra are located respectively in his heart and feet.

There are numerous other conceptions according to which powers, deities, ideas etc., are conceived as forming the different limbs of the god.

According to one such concept the different incarnations are accounted for as follows; Matsya in ether, Kurma in feet, Varāha in knees, Narasimha in forehead, Vāmana in the centre of face, Rāmas (three of them) and Kṛṣṇa in navel, heart, waist and private parts, Kalki in knee-joint and Nara-Nārāyaṇa in feet.

Another conception maintains that Asvamedha as his head, Naramedha as forehead, Rajasūya as face, Visvajit and Visvamedha sacrifices as waist, Agnistoma as penis, Atiratra as scrotum, and Vajapeya sacrifice as feet.

After conceiving the god, the preceptor should worship the sanctum or Prāsāda with flowers and incenses. A Brahmaśilā is to be placed there for worship and on which diagrams should be drawn using different colours. The diagram should be square and should have four doors on the four sides. Placing the idol there the preceptor should perform worship. Sacrifices on fire should also be performed. Oblations are to be offered to deities and their attendants. They include Vināyaka and Kṣetrapāla. For offering this oblation to attendants the priest should go round the shrine. After this the preceptor should wash his feet before entering the sanctum to continue the worship of the main deity. Fragrant flowers are to be used in the worship and their names should be pronounced. Similarly in sanctifying the water the names of the rivers Gangā, Yamunā, Godāvarī and Sarasvatī are to be pronounced.

Twelve Brahmins should be pleased by offering them food and sweet pudding. The presents to be given to them should include gold coins and cows. After this the preceptor should retire for the night and take rest. He should pass the night by seeing dances to the accompaniments of music, listening to the stories of Itihāsas and Purāṇas and so on. In the morning at an auspicious time fixed by the astrologers he should begin his effort to consecrate the idol in a proper manner.

## The rites of installation

Now I shall succinctly deal with the installation ceremony. Before installing the idol the plot should be consecrated by proper rites. A Punyāha should be performed and Brahmins should be fed and presented with gold coin, clothes etc. All sides of the temple should be made clean by dusting. Pañcagavya should be sprinkled on the spot after consecrating it with Mantras. Certain squares should be drawn and filled with river sands. Eight pots should be placed on eight places. These are to be filled up with water, festoons, leaves etc.

The sanctum may be divided by severn into seven and the resultant squares are to be assigned to Brahman, Gods and Pisācas. Of these fifteen are set apart for Brahma and thirteen for gods. In choosing the spot one should be careful. Idols in the position of standing, sitting and reposing are to be installed in specific squares. A wrong location results in the death of the local king or the one who erects the temple. The idol in a single stone should be located in a part of the Brahma portion. The altar or pītha also is to be located here. In the portion assigned to Manusas the attendant deities are to be installed while idols representing weapons like disc etc., should be located in the spot set apart for Piśacas. Padapītha - a stone altar is to be placed above the Brahmasila which form the base. The latter is to be worshipped conceiving it as a mighty power. Jewels are to placed in the cavity of the altar in which the idol is to be fixed. The main hole is to be propitiated by offering Pañcagavya and other oblations. Then sacrificial rites should be done towards northern side of the temple. After sanctifying the jewels they are to be put into the cavity after chanting mantras along with jewels, the wise one should put grains, pearls etc. For performing sacrifices on fire woods of a specific type should be collected. Then the preceptor should put together sanctified water from the different pots to the main pot made of copper. Then he should pour the same over the head of the idol to the accompaniment of the sounds of musical instruments like conch, kettle drum etc.

Now the preceptor should take the idol around the temple before fixing it on the pedestal in a procession. After the

circumambulation of the temple it should be taken inside the sanctum through the main door. In taking the idol inside care should be taken that it does not touch the ground or the ceiling. Now the preceptor should meditate upon god Visnu and propitiate him to be present there in a fixed form for the well being of the world. He is propitized to be present on the idol always and to ward off calamity to the people of the locality establishing peace among them. The local chieftains and rulers may also prosper as the result of the installation. First the god is meditated as without the attributes and then he is thought of as possessing various attributes of benovolence. Ether is his form and earth is his foothold. Now Mantranyasa is performed to add divinity to the idol. The god is seen with different beautiful limbs, donning an yellow cloth and wearing a iewel crown. After showing appropriate poses of hands the preceptor should prostrate before it in utter obedience. After the god is praced inside the sanctum two gate keepers called Canda and Pracanda are consecrated on both sides of the door. Now Garuda, Ananta, Dakşiņeśvara and lords of quarters are installed properly. Visveksena is also instituted in his appointed place. All of them are conceived as occupying the parts of shrine by form.

Now dances, music performances, instrumental accompaniments etc., may be employed. Acarya, the chief preceptor is to be paid suitable gifts. A paste called Astabandha is to be prepared to fix the idol on the hole of the pedestal. The consecrated idol should be covered by fresh clothes before Abhiseka or sacred bath is employed. Potfuls of sanctified water is used for this ceremonial bath of the deity. The owner of the temple also should be bathed using a part of the water. He should divide his wealth into three parts and bestow one each to his family, preceptor and temple for enjoying happiness in the world.

After the installations and ceremonial worship with the employment of torches and lamps and temple door should be kept locked for three days and nights. After opening the door the god may be bathed in ghee, milk, curd or pure water and sandal paste may be applied all over the idol. Ornaments of different kinds, fragrant flowers, incenses, torches, with different number of wicks should be used in worship. Oblations

of various kinds also be offered to the deity according to the ability of the owner. Brahmins should also be fed and propitiated with gifts on the occasion of installation. During the evening or night a procession may be taken around the village holding hundreds of torches, flags of different kinds and festoons of different colours. Drums of different kinds and conches should be sounded to lend charm to the procession. Oblations of various kinds be offered to spirits to ensure peace and prosperity.

(19)

## The rites following the consecration

Now I shall deal with the rites that should follow the ceremony of installation. Eight squares should be prepared for performing sacrifices in fire. After kindling fire properly using Vaiṣṇava mantras the priests should invoke deities to occupy the region. The wood items to be used for fire sacrifices are to be collected from certain specific trees.

Around the sanctum other deities are to be installed for worship. Skanda should be consecrated on the east and Sasta on the south east. On the southern side the seven mothers -Brāhmī, Māheśvarī, Kaumārī, Vaisnavī, Vārāhī, Indrāņī and Camundi should be located along with Virabhadra and Ganeśa to afford protection to them. On the west Brahma may be located and Vavu on the north west. Durga is located on the northern side of the sanctum, where divine mothers like Vāgīśvarī are to be installed. They are Vāgīśvarī, Kriyā, Kīrti, Laksmī, Srsti, Vidyā and Kānti. They are to be protected on each side by Śrīdhara and Aśvamukha (Hayasya), Visvaksena is also to be located on the north east holding Sankha, Cakra and Gada. Isana also is placed in his place i.e., the northern direction. All of these deities are to be located inside the Prakara or the first fortification around the sanctum. Outside, this Prakara is located the flagstaff and other deities. On a sacrificial altar the leader of Bhutas is to be consecrated. Here Jagannatha also should be installed as un idol to protect the region.

There are specifications for the various parts of the temple structure both in its ground measurements and in its height. The Sanctum is called the Antarmandala - the inner circle

around is called Antaharaka. After this another fortification is made and between these is located the space called Madhyahara. After the Madhyahara some more space is provided for the campus around which wall is constructed. This is called Maryadabhittika - compound wall of the shrine. Various parts of the temple structure is called by names like Pūjāpītha - the altar, pādukā - the base, kantha - the neck like place of the superstructure, kapota-dove cots, Agrapattika - rafters to hold the tiles, and so on. There are specific proportions for their length, breadth and height. The sculptor should be proficient in this. The construction is to be covered by fresh clothes before it is thrown open for worship. Brahmins numbering eight or four should be made to perform sacrifices after offering oblations to attendant deities. Materials for oblations should consist of ghee, honey, milk, parched rice, wheat, flowers, mustard, fruits etc. One thousand or one hundred and eight times are fixed for the oblations to be offered.

There are specific mantras for the offering of oblations. The preceptor after bathing himself and obtaining the permission from elderly Brahmin should begin the worship at an auspicious time. They should be presented with gifts. Bhūtanātha should be bathed in sanctified water. The preceptor as well as the Yajamāna - (owner) should go around the deities and offer sweet food to the idols. The ceremony is to be concluded with a sacred bath of the main deity. The preceptor and the owner should sprinkle their body with the sanctified water used for the sacred bath of the god to culminate the proceedings.

(20)

### The rites of festivals

Now I shall briefly indicate the rites relating to the festivals since without them the god will not be pleased at all. This can be an annual, half yearly or monthly affair and should be celebrated taking nine or seven days on each occasion. Months in the spring time are considered suitable for this. The festival should be in detail and it must be performed annually without fail.

On an auspicious day a flagstaff is to be erected to the chanting of Punyāha mantras. The rites begin with Ankurārpaņa - sowing of seeds of grains up to Tīrthasnāna - holy bath at the end of the festival. At the beginning of the festival a flagstaff should be erected with statue of Garuḍa at the top. Smaller flagstaffs should be erected on all the eight corners of the shrine. Potfuls of water may be sanctified for the purpose.

The wood or log for the flagstaff should be even and without blemish. It should not be one that has been used for some other purpose or one that was fallen down by itself or a dried one. The tree should be cut after some auspicious rites. The axe should be smeared with honey and ghee before it is used for cutting the tree or bamboo which is often used. Once the log is brought to the temple it should be washed in sanctified water. It should be worshipped using many materials like mud, decoction, water from holy ghats, incenses and flowers.

A white flag hanging down upto the third part of the pinnacle of the shirne should be tied to the staff along with small metal bells and chowries. The image of Garuda should be drawn on the flag holding the eight serpents like Ananta and a blue nose. The junctions of the village where the temple is located and other places like gardens, small shrines etc., should be decorated with arches and flags. Festoons, Plantains, Sugarcanes, Arecanuts, Coconuts etc., should be used for the decoration of arches. Garlands of flowers of different colours should add to the beauty of the arches. Offerings of sweet, using honey, molasses, ghee, etc. should be made in abundance for the benefit of the masses that attend the festivals. Music, instrumental sounds, and other items of festivities should attract the devotees to the shrine.

After the daily oblations the special oblation called Utsavabali should be offered to attendant deities in all gaiety. Ladies, Brahmins, devotees etc., should throng to the side of the idol to witness the offerings on such occasions. This will enable them to shed their sins and become purified. The priest should circumambulate the shrine offering oblations to the

attendants installed around the shrine. This should be done on all the days of the festival.

On the seventh day an offering of flowers is to be made to the god which is auspicious to god Visnu. For this the preceptor should perform yow and observe fast for the night. A sacred thread may be tied on the hand of the idol before the function is begun. The preceptor should also tie this auspicious cord on his hand. The idol should be fanned by fresh fans and chowries and laid on the cot with burning lamps on his sides. On the morning the usual bathing ceremony is to be performed. For this smaller idol mode of metal is used and it could be taken out of the sanctum for different purposes. The movable idol should be taken around the village and ladies should sprinkle powders on the way. Powders of various colours should be put on the head of the devotees during such processions. After bathing the idol with sanctified water the same may be sprinkled on the body of the devotees assembled there to witness the festival.

The idol should then be placed in a square mandapa and worshipped using garlands of various colour. Auspicious flowers may be used for this. The gateways of the shrine also should be properly decorated. The god should be pleased with music and dances.

Such festivals should be performed periodically. On the first night the small idol should be taken around the village and on other days it should be carried in and around the temple. Oblations to attendant deities are a must every day. They are hundreds in number and deserve propitiation with offerings. Asuras, Gandharvas, Yakşas, Pitrs, Nāgas, Rākşasas, Pišācas etc., are there to be propitiated. Each of them occupy their respective places holding weapons of different kinds. A festival should be concluded only after pleasing these numerous attendants.

At the end of the day the preceptor should enter the shrine and offer usual worship to the god. He should request the deity to proceed on a pilgrimage the next day. Once it is dawn he gets ready for the procession tying a sacred thread on his wrist along with his Yajamana - the local chieftain.

#### The holy procession

Now I shall briefly deal with the procession of the god on pilgrimage. After the festivals the god is rested on the seat and eulogised and worshipped. The preceptor should then get ready for the procession after performing the required rites. He should examine the proper occasion by looking at the omens. The procession is for the sacred bath of the god. For this chariot or an elephant is brought as vehicle. Many attendants sounding musical instruments should accompany the procession. Soldiers, servants and devotees carrying umbrellas and flagstaffs present themselves on the occasions. Permission of Brahmins is sought for the function after propitiating them with gifts.

The movable idol is consecrated and taken for the procession. The priest should wear  $\blacksquare$  head gear of cloth and a sacred thread. He is accompanied by his disciples. The idol is taken in his right hand and he remains silent through out the trip. Before going out of the shrine the idol should be taken around the temple. The procession moves towards  $\blacksquare$  river or lake where the ceremonial bath is to take place.

On reaching the spot  $\blacksquare$  Mandapa is erected and the idol is rested. After proper worship the idol is dipped thrice in the river and again placed on  $\blacksquare$  seat in the Mandapa. Once again after some rite the priest dips the idol in the water himself plunging into the waters for bath. Now the idol is taken out and covered with a pair of clothes. Oblations are offered to the god and the return trip begins. The movable idol is taken back to the shrine in a procession and the divinity is transferred back to the original immovable consecrated idol in the temple. This invocation of transference of power is to take place before and after the holy procession. Several rites are to be performed for this. Brahmins should be fed on this auspicious occasion of the holy procession.

The renovation of temple also becomes necessary sometimes. Then the divinity is to be transferred to a temporary idol made of mud or to a picture of the god drawn on a cloth. To install this temporary idol a new house or edifice of a small

dimension may be made facing the entrance of the old temple. The hall should resemble a hut of a single storey and it should be constructed using mud or wood. The seat may be made of wood and the idol can be made of metals or wood.

This new temporary shrine should be purified by mantras. It should have flagstaffs and arches. Clothes of different kind should be used to decorate it. The temporary idol should also be put in water and washed. Decorating it with clothes it should be laid down. For seven nights oblations are to be offered to the god. The preceptor should announce to the gods that the old temple has fallen into ruins. Now the effort is to renovate the same and to restore it to its former glory. The work of renovation will be completed within a specific time. After announcing thus the preceptor should enter the sanctum and request the god to agree to the renovation.

The preceptor should bow to the god and announce that the devotees are planning to renovate the temple for which the god should give the permission. Till the new edifice is completed the god should agree to occupy the small and rather uncomfortable shrine. After worshipping the god the preceptor should come out of the dilapidated shrine and ask the architects and sculptors as to what period of time is required for the completion of the renovation. They should specify the required time to the priest who in turn should inform the deity of the time required. Now the deity is taken out of the shrine employing proper rites. After covering the idol with clothes the preceptor should take it out.

There should be musical accompaniments and other items on the occasion. The idol is taken around the temple and shifted to the mandapa of the temporary shrine. Then it is rested in a reposing position, and worshipped. If during the same night the preceptor happens to see any inauspicious dream expiatory rites are needed. The idol is properly taken into the temporary shrine and installed. The preceptor requests the god to dwell in this small temple till a new shrine is built. The god should excuse the inconvenience if any and live in the new temporary shrine for the benefits of the devotees.

Proper worship should be performed in the temporary shrine as usual. The preceptor should observe a religious vow

during the entire period of renovation. When the idol itself is broken or in need of renovation it should be thrown into the depth of waters after removing the divinity from it. A new idol may be made into which the divinity is invoked and consecrated. Thus both the shrine and the idol sometimes require renovation. The new idol should be consecrated following rules laid for the regular installation ceremonies.

(22)

## The offering of oblations

Now the mode of offering oblations is to be narrated properly. Oblations are to be offered on the three junctures of the day. Cooked rice should be offered to the god and for this the fire itself needs purification. For ordinary offerings as in household affairs rice can be cooked in kitchen fire. Cooked rice should be kept in a vessel and the vessel is to be placed on the ground smeared with cow dung.

Firstly oblations are to be offered to the deity and worshipped properly. Then it is the duty of the preceptor to offer them to the numerous deities and ganas enshrined in the different parts of the temple. A Brahmin wearing a head gear should hold the vessel containing cooked rice and step out of the inner circle of the shrine to the outer circles where attendant deities are installed.

At the time of offering the oblation musical instruments, conches, drum etc., are to be sounded. Gods, serpents, Apsaras, Yakşas, Gandharvas, Kinnaras and others are to be invoked. Incenses, flowers, sanctified water, lamps, chowries and bells should be carried during the circumambulation to offer the oblations. Brahmins should be requested to give permission. After obtaining the same the priest begins to invoke the numerous deities to bestow auspiciousness and prosperity. The gods and celestial beings invoked include: Vișnu, Brahma, Rudra, Pracanda (the gate keeper), Canda (the second door keeper), Garuda (the vehicle of Visnu), Îndra, Agni, Yama, Nirti, Varuna, Vayu, Vaisravana, Îsana (the eight lords of the quarters), Varaha, Narasimha, Vamana, Rāma, Śrīdhara, Hayāsya, Vāsudeva, Nārāyaņa, Acyuta, Aniruddha, Kṛṣṇa, Kumuda, Kumudākṣa, Pundarīka, Vāmana, Sankukarna, Sarvanetra, Sumukha, Supratisthita (the eight

deities who preside over the eight flagstaffs within a temple campus), the one hundred and eight attendants of Viṣṇu, the seven worlds like bhūloka, bhuvarloka, etc., the Vedas, the Upavedas, the ancilliaries, Śāstras, planets like sun etc., celestials, vital airs, junctures of the day, sacrifices of all kinds, Nāgas, Kinnaras, Gaņeśa, Vināyaka, the twelve Ādityas, sages like Nārada, Kaṇva, etc., the airs like Āvaha, Vivaha, Udvaha, Suvaha, Parivaha etc., the seven sages (Śvetaketu, Vyāsa, Vālmīki, Suyaśas, Aurvaśeya, Śakti and Parāśara). Invoking all these celestials oblations are to be offered.

Now these deities are invoked one by one and they are bowed to in obeisance. They are requested to accept the offerings. The priest should circumambulate the shrine through the inner corridor for three times offering oblations. What is left in the vessel after the offerings should be kept apart. The deity is to be invoked again. The divinity transferred from the main idol to the movable one before the procession is now transferred back to the chief idol installed in the temple. This process is to be repeated on every occasion when the movable one is taken out from the sanctum sanctorum. After the functions are over the vessels are washed and kept in the temple kitchen.

(23)

### The universal worship

Now I shall deal with worship of the entire universe for the prosperity of humanity. In this every deity is offered worship. Once the deity is installed in a temple and properly worshipped it is the duty of the preceptor to worship all the divinities for the universal prosperity.

Viṣṇu holding Śaṅkha, Cakra and Gadā should be worshipped along with his attendants and his eight powers such as Prajñā, Buddhi, Smṛti, Kirti, Śruti, Medhā, Dhṛti and Kṣamā. Then the eight weapons such saṅkha, Sudarśana, Hala, Gadā, Musala, Khadga, Dhanuṣa and Śṛṅga should be worshipped as attending on the god. The eight lords of the quarters viz., Indra, Yama, Varuṇa, Soma, Agni, Niṛti, Vāyu, and Īśāna are conceived surrounding him. Skanda, Rudra, Vasava and Aśvins surround them. Pitṛs, Yakṣas, Gandharva, Rākṣasas, Vidyādharas, and Siddhas too attend on the lord at

an outer circle or corridor. Nandana and Kumuda watch his door steps. Kalašādhipa and Mandapādhipa and the keeper of treasury also need worship. The guards who protect various places are mentioned as: the hall is protected by Adbhuta, Mahānasa (kitchen) by Vrddhikara, cooking place by Unmāda, feeding place by Tarpaṇa, flower house by Kundara, drain by Vikṣara, pīṭha by Bala and Atibala. Vikaṭa and Virūpākṣa protect the eastern gate (tower) while the right and left sides of the southern door is guarded by Sanātana and Sanaka holding gadā. Śānta and Pramoda holding staff and reins protect the western gate while the northern gate is protected by Sarvadamana. Gaṇas like Caraka, Vidāra, Pātanaḥ, Rākṣasa, Nandikara, Vibhīṣaṇa, Viṣvaksena, Revanta and Kṣetrapāla protect the different regions of the shrine where Viṣṇu is consecrated.

In a temple where the god is installed in the poses of standing and sitting, the number of attendant deities and ganas, are conceived as sixty four in number if they are not represented by separate idols. In a shrine where the main god is in a reposing position there would be eighty attendant deities and in other types they number about a hundred. Sometime separate smaller shrines are built within the main temple campus and they are called Parivaralayas. There are specifications as to where these gods are to be installed in the different places of the main campus which is divided into several corridors one after the other beginning from the central sanctum. All the attendant deities should be assigned to their particular corners or places in the campus.

Outside the main tower 
Balipītha, an altar of stone for offering oblations to attendants should be made. Around the sanctum should be built the places to install Garuda and Kalaśādhipa. Inside the main shrine Mandapādhipa should also be accommodated in a small house. The treasury of the temple, the dining house, the drains, the well to supply water for the use of the temple, etc., are to be located within the main campus. The shrines of Kṣetrapāla and Śāstā too deserve special attention. So also in the shrine for Visvaksena.

By building a proper temple for Vişņu one gets all desires fulfilled. There are other specifications also with regard to the

establishment of temples. Gods should not be installed looking face to face or on the backside of one god. The minor gods should be installed as facing the same direction as the chief god. The god in a sitting position should be installed in the centre of the village looking east. The deity in the reposing position should face the west when installed in the southern part of the village. If he is located in the northern part of the village he should look towards east. To the southern side of the road in front of the temple should be located the tank. A village or city should not be constructed as looking towards Rudra.

The selection of the plot for the temple should be carefully made in the locations of forests, mountains, holy ghats, banks of rivers, and confluence of rivers. The god installed in the particular spot of the plot should be worshipped by the preceptor. He should not occupy the location assigned to Pisācas and Asuras and worship only god installed in the location for celestials. Brahmasthāna also is auspicious for the installation of the god and materials for worship should be placed there itself. If one follows these rules of worship one gets the maximum favourable benefit. The god should be bathed in sanctified water and worshipped using specific rites and sacrifices.

# The renovation of the shrines

Now I shall succinctly deal with the important aspects of renovation of shrines. Ten times care should be taken in the renovation than in the case of installation or consecration of new shrines. When the idol of Viṣṇu is broken, dilapidated or vasscillating in its altar the village and the country itself would face calamities and destruction. Like the soul leaves the dilapidated body and assumes a new one (in death) the god also leaves the damaged body in preference for new idol. He leaves the idol like one throws away a garland which is faded and dried. Once the idol is fallen to ruins immediate action should be taken to renovate it. Otherwise evil spirits are likely to occupy it.

Brahmins of the locality well-versed in Vedas and Tantrik rites should assemble and prostrate before the god. They

should make the following announcement. "This idol of Viṣṇu installed for worship by learned men of ancient times now appears damaged due to these causes. It is the rule that damaged idol should be renovated. Hence we are going to follow the rules of the Agama which prescribe this." Once the Brahmins of the locality give assent to the request efforts should be made for renovation. The learned should again make it clear that as a flower once used for worship is rejected as Nirmālya and not used again for worship, the damaged idol also becomes Nirmālya and is unfit for further worship. Hence Sāstras prescribe that such an idol which is no more worthy of use should be rejected as Nirmālya. This fact should be made known all over the country to convince the people regarding the necessity for renovation.

Now the god should be transferred from the broken idol by the preceptor. The divinity can be transferred to a pot or to the body of the preceptor himself. Then a Santihoma should be performed in front of the shrine in need of renovation. It should be announced that the involvement in the renovation is to be shared by all men without distinction of caste and creed and the people of the whole country.

The Yajamana - the one who causes the performance should choose the preceptor - the one who is to perform the rites and please him with gifts which include gold, land, clothes, elephants, ornaments, servants, cot etc. The preceptor should decorate the idol along with his disciples. He should put on a golden bangle on the hand of the Yajamana. He should also please the sculptor who is to make the new idol with similar gifts. Bull or elephant should be placed there to give an auspicious look. A Yantra - a mechanical gadget should be tied to m firm pole (to pull the idol from the seat) and numerous rites to please Visnu should be performed. The chief preceptor and his assistants should chant the mantras and try to pull out the idol from the hole of the altar with a golden instrument having the shape of a plough. In lifting up the idol they should make use of the mechanical gadget already installed earlier. Vedic hymns and other mantras should be chanted aloud during the act and the idol should be brought out to the accompaniment of dances and music. It should be covered with fresh clothes and taken to the southern part of the campus where a square piece of ground should be got ready sprinkling it with fine sand, sesamum and covered with kuśa grass. The idol should be put there in a reposing position. It should be washed in water and worshipped with flowers and incenses. Then the idol should be circumambulated from left to right (which is rather unusual). Sesamam and rice grains should be mixed together and sprinkled on the idol. Now the idol should be covered with clothes and put in a vehicle and it should be taken in procession to the banks of a river flowing towards the ocean to the accompaniment of umbrellas, flagstaffs, chowries and singing of songs. Meditating upon Visvaksena, the idol should be thrown into the depth of the water. The altar and the stone that form the base of the soul may be considered as Nirmalya not to be used for religious purposes.

Then everybody takes the bath in the river and proceeds to the temple. Brahmins are fed properly. Cows are made to stay in the campus for four consecutive nights and fed properly with food and drink. Sacrifices to ward off evils and rite to propitiate the Vastudevata - the overlord of the plot are performed. Now the new idol already got prepared and put in water for Jaladhivasa may be taken out and purified by rites. It should be placed in the Mandapa by the preceptor in a lying position. Several rites are performed touching the face, eyes and nose of the idol. Again using the Hiranya-garbha hymn the whole body of the idol is rubbed by the preceptor. Purusasukta is chanted while taking three circumambulations of the shrine. Music and drums should be chanted and played on the occasion.

Now the divinity previously transferred into a pot from the old idol should be transferred back to the new idol. All the rites are now necessary from installation upto the festival culminating in the annual procedure.

There are regulations as to what kind of damage neccessitates the creation of a new idol. If the hand of an idol is broken away it needs to be replaced by a new one. Similarly if on the loss of limb the idol looks ugly or out of shape then also it is to be replaced. On the other hand if one or two parts of a hand is broken it need not be replaced by a new one. This also applies to the loss of the part of a foot like the loss

of m finger. The broken portion in these cases can be covered or replaced by golden parts. Parts of m stone idol can be repaired by copper or silver parts. This is applicable in the case of crown, earlobes, dress etc., of an idol.

Stone idols which are beyond use should be cast away in the depth of river or lake or in the interior of a forest. Wooden ones should be burnt. In the case of metals divinity may be taken out and used for other purposes. Earthen idols should be thrown in water. Sometimes even in broken idols of temples divinity is felt. In such cases also a fresh golden idol should be made and installed. When doubt arises in such matters Brahmins well-versed in the lore should assemble before the god and fast themselves and pray to the god to reveal his wish through dreams. As seen or known through the dream one should build round, rectangular, or square temples of various dimensions. In order to ward off evils Brahmins should pronounce Mantras relating to Visnu till divinity is reestablished in the locality. Different gods, Kinnaras, Vidyadharas, lords of quarters, attendant deities etc., may be invoked and pleased by offering them oblations for the well-beings of the locality.

(25)

### The rules for expiations

Now, I shall briefly deal with the rites of expiation when events like portents or unusual phenomenon boding calamity occur. Such incidents can be celestial, ethereal or natural. The sanctum sanctorum and its contents are considered as the body of Viṣṇu and as such needs protection from calamities. When a portent occurs worship should not be carried out and idols, altar and shrines should not be touched. Gods become angry if they are touched before expiatory rites are carried out. An idol of Viṣṇu gets polluted by portent like the Vaitāna fire and becomes unfit for Brahmins to worship. If too much time lapses before the rites of expiation divinity will be lost from the idol.

The portents which require expiations are: fall of the idol, shaking, perspiration, oozing of water like tears, breaking of altar, breaking of temple parts, fall of arches and doors, damages through termites and worms, pollution by the touch

of dog, entrance of irreligious people, worship by people ignorant of mantras, worship by heretics, application of mantras relating to a different god, touch of unworthy people, pollution by the fall of phlegm, saliva etc., pollution by birth and death and so on. All such items require expiatory rites.

According to the seriousness of the portents expiations are required. Digging, pleasing Brahmins with food, use of the items procured from cows like milk etc., are considered suitable on certain occasions. Faulty objects should be removed from the premises. Urine of cows as well as cowdung may be used to sprinkle the ground. Kuśa grass may be used to remove many pollutions.

Pouring of water incessantly after sanctifying it by Mantras is an important item of expiation. For this water etc., should be kept in pots, covered by fresh clothes and threads. Brahmins should be made to recite Punyahas. Mantras of Santika and Paustika may be employed in these rites. Sacrifices and oblations too are required in most cases. At the end the lord should bestow gifts of various kinds to Brahmins numbering one hundred and eight. They should also be properly fed.

After expiatory rites the celebration of festivals also is considered as auspicious. An idol broken in a calamity should be replaced by a new one following the prescribed rites. An idol stolen by the thieves and later retrieved should be purified before it is consecrated again. If an idol in which the power is transferred from the original is lost or broken, it may be considered as the loss of the original itself. All these are applicable also in the case of the loss or damage of minor deities enshrined in a temple. Divinity is always bestowed by mantras and hence a damaged idol is to be renovated and divinity is to be infused again with proper rites. Year long rites may become necessary in certain cases of purification.

(26)

## The ritual of holy bath

Now I shall briefly deal with the holy bath of the god and the rites relating to it. Sacred bath is necessary at the end of a religious vow. When the deity is worshipped using the mantras applicable to a different god, when the worship is discontinued for long, and for the prosperity of the king. Annual bathing of the god also is useful to remove blemishes which are unseen and unnoticed.

There are auspicious days for this pouring of sacred water on the idol. A mandapa is decorated and arranged with proper things for the ceremony. For this water may be brought from rivers, lakes, holy ghats etc., and 108 Brahmins are invited. The water is purified by the chanting several mantras.

The altar to place the potful of water may be drawn with diagrams of five colours. The diagram should have the pictures of the leaves of lotus. Grains and rice are to be sprinkled or kept in the diagram. All the pots should be connected with threads and covered with fresh clothes. These are to be placed on Kuśa grass spread there. The pots are to be arranged in different parts of the ground divided into places assigned for Brahma, Manusa and Daiva.

Filling up of the numerous small pots is also an elaborate process. The pots placed in various parts of the diagram should be filled with materials like Pañcagavya, ghee, milk, honey, hot water decoctions, juice of fruit, essence from flowers, coconut water, juice of sugarcane, etc. The deities occupying the region where these pots are located are also mentioned as Indra, Varuna, Agni, Nirti, Vāyu, Īsāna, Bhṛṅgarāja, Puṣpadanta, Śeṣa, Aditī, Parjanya, Vivasvān, Mitra, Savitr, Rudradāsa etc.

Once the pots are filled up various rites are performed for their sanctification. Sacrificial rites are also performed in this connection. The preceptor should sprinkle holy water on all the small pots filled with various juice. He does this with the prayer that may god become pleased by the bath using these sanctified waters. The priest should wear a head gear and sacred thread formed by fresh clothes. He should enter the sanctum sanctorum to perform worship using lamps. After chanting several mantras and performing series of rites he is to pour the water from these pots on the god. Before pouring the waters they are mixed together in a vessel.

The attendant deities also should be bathed in a similar fashion using portion of the sanctified water. After the sacred

bath the usual rites like worship with flowers. Offering of oblations, pleasing of the priests with gifts, feeding of Brahmin, chanting of Punyāhamantras etc., should be carried out. This will ensure eternal prosperity to the Yajamāna - the one who institutes the function.

(27)

## The modes of sprinkling

Now I shall briefly deal with this holy sprinkling of water etc., for purifying the objects. For the rites of renovation this is necessary. After cleaning the house with m broom it should be plastered with cowdung of a red coloured cow. Its urine should be sprinkled over it. This should be done on all the four directions.

After cleaning the mandapa decorated with flags, festoons and garlands of flowers, a cot should be provided there with flowers. There the movable idol of the god is to be placed and bathed. Fresh white clothes should be put on the idol as also sacred thread and crown. Various mantras are used to worship the god.

Once again the idol is to be bathed and decorated with dress etc. Gifts of cow are offered to Brahmin. Scholars well-versed in all the four Vedas, experts in phonetics, etymology, astrology, prosody, grammar, Itihāsa, Purāṇas, Mīmāmsā, Nyāya, Sānkhya, Vedānta etc., are invited to be present on the occasion. They are asked to propitiate the god and to please him.

Oblation and food items are offered to the gods of all regions. Pots are filled with holy waters from wells and holy ghats. They are covered with fresh clothes of silk. After the sprinkling, gifts may be presented to Brahmins. At the end of these rites, festivals should be celebrated with the usual pomp and splendour. This could be of a small duration of one to three days.

In expiatory rites also the sacred sprinkling is must. For this no particular date is to be selected. Expiation should be done at the earliest opportunity.

Jalasamprokṣaṇa - sprinkling with purified water, may be resorted to by those who could not afford to procure costly items like gold and jewels. Water collected in a pot should be sanctified by chanting the Puruṣasūkta. The god is conceived as present there in his three aspects viz., Viṣṇu, Mahā-Viṣṇu and Sadā-Viṣṇu. The ceremony of the holy sprinkling may be performed in the morning. God with his weapons may be invoked for this.

The altar, the sanctum, the corridor, the door, the walls, the halls, the quadrangles and other parts of the temple campus should be sprinkled with the sanctified water. The priest should chant mantras during this act of sprinkling. He should also propitiate the attendant deities enshrined in the different locations of the campus. Oblations should be offered to them. Brahmins are to be fed and presented with suitable gifts like red cow. This is to ensure prosperity for all. At the end of the rites the preceptor should be pleased with gifts of various kind.

(28)

#### Miscellaneous rites

Now I shall deal with the miscellaneous items regarding the worship. An idol polluted by the touch of sticky objects other purifications even before washing it is necessitated. Sometimes ashes prepared from a particular wood mixed with the juice of certain leaves have to be smeared on the idol to remove the dirt. Juice of certain roots and leaves are useful in some purificatory rites. Application of fumes produced from fire kindled with certain wood is also resorted to.

Offering of food of various types is auspicious. Sweet food should be provided on special occasions like festivals. This will ensure prosperity for the owner.

The sprinkling of water for purification depends upon the gravity of impurity. The touch of the idol by a Brahmin of lower caste or mixed caste requires 800 sprinklings and the touch a person who murdered a Brahmin necessitates 8000 sprinklings in addition to pleasing many Brahmins with food. The touch of an intoxicated drunkard can be expiated with sprinkling of holy water. The touch of the idol by Sudras,

thieves, sculptors of seven classes, outcastes, kings, Vaisyas, ladies etc., need expiations and potfuls of sanctified water are required. If the same people touches the idol with devotion and without devotion; deliberately or accidentally, the rites of expiation and their gravity differ.

Pollutions of different types can also be expiated by sprinkling of water. If a dog or an women of the working class delivers within the temple campus expiations lasting for twelve days are necessary. Even people of high caste attract similar rites. This is applicable to Kşatriyas and Vaisyas.

For lapses occurring in the course of the offering of oblations expiatory rites are needed. Vişnusukta is to be chanted on many occasions. When the offerings are touched by dogs inside the temple purificatory ceremonies are needed.

Pavitrārohaņa of the god is a special rite that attracts the attention of Tantrik writers. This is to be made by holy threads of various textures and it is to be placed ceremonially on the head of the idol. The thread should be anointed with unguents of camphor, Kankuma, Sandal, etc., and sanctified placing before the idol of the god for a night. This is considered as an annual ritual and it is intended as an expiation for the lapses in chanting mantras, omissions of rites and lack of devotion. The god is to wear this as he wears Kaustubha jewel and Vanamālā the garland of wild flowers on his chest.

As usual at the end of the rituals Brahmins should be fed and presented with gifts. Each of the thread in this Pavitra is supposed to represent the principles of Tantra.

(29)

## The conventional Practices of the school

Now I shall briefly discuss the nature of Samayācāra - the convention of the system. Out of the four castes - the first three who follow principles and observes vows with devotion and piety are called Samayins. People are of seven kinds called Samayī, Dīkṣita, Cakravartī, Abhiṣekavān, Guru, Ācārya and Bhagavān. Yāgas (sacrifices) are also enumerated as seven, viz, Yāga, Stoma, Mahāyāga, Adhvara, Savaḥ, Kratuḥ and Haristoma.

People belonging to the four castes should perform vows once or twice a year on even every month according to their convenience. They should respectively add the surnames Śarmā, Varmā, Gupta and Dāsa to their names. Ladies should add "devī" to their names. All people should obey their preceptors in religious and social matters. For prosperity one should perform vow and religious rites and serve on god, Brahmins and sacrificial fire.

One should not eat without offering oblations to god and should not partake food from the house of a heretic. Nirmalya should not be touched, given, or eaten or offered to god. But some take that things offered to God Visnu are holv. One should not eat in vessel made of bell metal and worship a deity of a different sect. One should not reveal one's tenet to others. One should not speak to a lady when she is in her periods as also to Candalas and low people. One should not live in a bad locality or with the heretics. One should not put on a religious mark on one's forehead in a horizontal way. Certain items like Lasuna (garlic), Sigru, Pinyaka etc., should not be eaten. One should not tresspass a seat, cot or vehicle which is circular in shape. In front of a particular idol one should not speak of another idol. One should not listen to scandals or spend time without any purpose. In sleeping one should put one's head towards the direction to which the sun has moved. One should not extend the legs towards one's teacher, fire, cow. Brahmin, idols, grains etc. One should not eat the flesh of fish, turtle and hog. One should circumambulate the Brahmins, sacred fire, fig tree and cows. On seeing the temples of Visnu one should always bow towards it and offer obeisance. One should not swim in a river using the hands or cross it using a cow or wearing the garments of others. One should not enter in nude and run about in rains. One should bow to others wearing perpendicular marks on their forehead. One should offer alms to those who approach and give m mouthful of grass to the cow. One should not eat the leftovers of the previous day and that which is brought from the house of others. One should smear the oil on one's body after using it on one's head at first. One should not worship the devotee of another god. One should not eat salt directly and should not enter into altercations with Brahmins of Vaisnava sect. One should not deride or ignore a low caste or

Caṇḍāla if he is a devotee of Viṣṇu. Every act should be performed keeping one's mind on Viṣṇu. One should even throw away one's life for the cause of Viṣṇu. One's action should please the god. When one's mind is fixed on the righteous way the words also remain truthful. The sense organs too become under one's control. Saving others is the ultimate duty for all and hence one should be helpful to others.

One should bestow gifts on the worthy receipients and do it in privacy. A devotee should worship the god with his mind and worker should propitiate him with his actions. Knowledge is essential for attaining liberation even though action is also necessary to some extent. Only a devotee of Viṣṇu could hope for the liberation. The god installed in a temple should not be exposed always except on occasions of worship. One should not cause pollution to the temple with the touch of impure objects and crowds of people. House-hold articles should not be used in temples. Various mantras both Vedic and non-Vedic should be employed for various rites of worship and sacrifices. Mantras could be adapted for worship from all the four Vedas. It is the duty of the preceptor to select and adopt them for various purposes. Such a worship employing these Mantras is sure to please God Visnu.

Since god cannot be worshipped without any definite form idols are made with form. By nature the human sense organs could not comprehend what is subtle. Hence only gross objects could be easily cognised. So deities are conceived as idols. Gods are often conceived as Mantramaya (of the nature of mantra) and hence Mantras are necessary for their worship. Mantras are necessary to generate devotion in the mind of the devotees.

One should follow the rules prescribed in the Dharmaśāstra applicable to one's sect. Women and Śūdras do not deserve to be given the sacred thread and the ceremony of investiture. There are four Āśramas as Brahmacārins, Gṛhasthas, Vānaprasthas and Yatins. Brahmacārī is the one who eats very little, does not use salty food or salt, procures food by the alms, lies down on ground spreading the skin of an antelope. When he is interested in the worship of Viṣṇu and exhibits the signs of a Vaiṣṇava he is called liṅgī. He who lives

by alms and learns is called Arcaka - the priest. The disciple is one who always follows the teacher three times a day is called Upasaka. A grhastha is one who follows a strict life and worships the god properly. He eats at night, observes vows, eats only very little, strict in his sensual life etc. The Adhya - the lord among the grhasthas is interested in receiving all guests, given to a luxurious life, interested in the festivals of temples, and one who performs sacrifices once in a while. The Ācārva is the one who is well-versed in Veda and Tantra. He performs sacrifices for others and teaches them in the lore-besides doing daily worship. He is a Vaikhanasa - I Tantri and Guru. The Vaikhanasa should not eat food with salt, should explain Sastraic texts. He can have wife and children, though he must lead a very pious life lying in plain ground or on a spread of an antelope. He should worship three times a day and take bath thrice. He should always chant mantras and eat only roots and fruits. He should eat quietly and lead a life of piety. He could collect alms for livelihood with the permission of his preceptor. His food habits, family life and religious life should be exemplary in general.

(30)

#### The meditation on the god.

Now I shall briefly narrate the Yoga called Bhagavata. It should be practised by the devotee who leads a pious life. He should control his sense organs. He should follow the tenets of the sect to which he belongs and always be engaged in the chanting of mantras.

For attaining yogic trance one should go to a secluded place where absolute silence is felt. The man who desires yogic life should perform the worship of Hari and then assume the particular Yogic pose for meditation. He should not seek result but wait for the favourable result which would accrue naturally.

The enemies of such person are destroyed and his prosperity increases naturally. His life is prolonged and he does not feel troubles of any kind. People praise such a man and thieves do not even approach him. Devotion to Visnu will naturally come to his mind and he will reap this benefit in every birth. Hence people should try to increase their devotion every day. Devotion leads him to virtuous path. His mind

naturally becomes pure. Once the mind is free attachments of various kinds disappear. Knowledge is illumined.

The intelligent one should not feel proud. He should not hope to gain fame in worshipping the god. One should go to a temple and holy ghats with a feeling of god and should proceed alone.

The final goal is of course, liberation. Other states are not permanent. There can be impediments to meditation and on such occasions one should hold philosophical outlook and be patient.

The vital airs which are five should be thought of as possessing various colours. Prāṇa is of the colour of Kāśa flower which is white. Apāna is red and Vyāna is like lightning. Udāna is like the jasmine flowers. Samāna is crystal clear. These five vital airs are to be controlled properly.

There are six ancilliaries for meditation like Prāṇāyāma, Pratyāhāra, Dhāraṇā, Tarka, Samādhi, and Dhyāna. Thesé should be practised carefully. Each of these consists of details. Knowledge is most important and one should practise Yoga by all means to attain the final goal.

Conclusion

Thus I have narrated the Viṣṇusamhitā which I heard from the mouth of Viṣṇu long before. This is the ultimate knowledge, and most favourable to humanity. This I have imparted to you. You should not reveal it to anyone who is not interested in it or one who has a haughty disposition. It is to be imparted to a Brahmacārin, who is eager to learn it. It should not be given to one who does not perform vows or without devotion to god. What is well protected is favourable and what is revealed without purpose is lost. He who learns it is absolved of his sins. Hence devotees should learn it and hear it. Copied in book it should be worshipped in a holy place within the house and even thieves do not dare to enter houses. Hence for the prosperity of the house keeping of this book is essential.

#### **SECTION III**

#### Some Salient Features

The Visnusamhita as available at present is purported to be an epitome of an original treatise of the same name which consisted of 108 chapters. It is held that god Visnu himself has narrated this large version to a devotee called Sumati who in turn decided to epitomise it and hand it over to the present generation of Vaisnava devotees. Usually treatises on Tantras are divided into four sections as Jñanapada, Caryapada, Kriyapada and Yogapada. But when an epitome is prepared this fourfold division is dispensed with and the whole matter is presented in a different way. As for illustration we may take Īśānaśivagurudeva Paddhati of Īśānaśivagurudeva which extends to 119 Patalas treats of numerous subjects and is of the nature of an encyclopaedia. Its contents include topics not directly connected with Tantras and temple rituals. But works like the Prayogamanjari 1 of Ravi Namputiri in 30 Patalas and Tantrasamuccaya of Cennās Nārāyanan Nampūtiri in 12 Paṭalas deal exclusively with the ritualistic aspects and other connected accounts of the temples of Kerala.

# Vișņusamhitā and Kerala temples

It is evident that the Visnusamhita was composed as a compendium with special relation to the temples of Kerala. Hence the author has dispensed with the fourfold arrangement of a treatise into the four Padas which characterised the original. But the author has intended the work to be a treatise on Tantra and he has defined what is Tantra in a very appropriate manner as follows:

<sup>1</sup> Not printed; manuscripts available in the Kerala University Collections. See Transcript No.20 for details.

<sup>2</sup> See the statement: ज्ञानचर्याकियायोगशुभपादतुषृयाम्।

#### सर्वेऽर्था येन तन्यन्ते त्रायन्ते च भयाऽञ्जनाः। इति तन्त्रस्य तन्त्रत्वं तन्त्रवज्ञाः परिचक्षते।।

In practical manual the topics are arranged in a particular manner. This is to enable the practising priest to understand and translate into action the various aspects of temple rituals. Here only the most essential aspects are dealt with, and that too in a very succinct manner. This can be best illustrated with the contents of Tantrasamuccaya which is even now held as a practical manual. The work deals with the following topics in its 12 Paṭalas. (1) Kṣetrabhūlakṣaṇa, (2) Prāsādalakṣaṇa, (3) Bimbalakṣaṇa, (4) Maṇḍapasamskāra (5) Bimbaśuddhi, (6) Pratiṣṭhā, (7) Nityapūjā (8) Kalaśasnāna (9) Utsavavidhi, (10) Prāyaścitta, (11) Jīmoddhāra, and (12) Mantroddhāra.

Since the author of Tantrasamuccaya has borrowed heavily from the Visnusamhita in dealing with the above topics, it will be of great interest to probe the contents in brief dealt with under the above-mentioned headings.3 A general sketch of the topics in the twelve sections may be given as follows: (i) Details regarding the selection of a Guru, the selection of the site for the construction of the temple, the ceremony called Vastubali, to purify the site, the depositing ceremony of the Nidhikalaśa - a potful of riches, laying of the bricks, the placing of the foundation stone and the selection of suitable granite for the construction. (ii) Characteristics of the temple proper called Prasada, its measurements, the details of the construction, the characteristics of the idol and its seat, types of idols and their measurements, Balipīthas - the oblation stones and the measurements of the five-fold fortifications. (iii) Purification of the site, sowing of the seeds in the site to test its fertility, preparation of the idol, ceremonies connected with the cleaning of the temple, placing of the idol in water and its further purification and related rituals, (iv) The purification of the Mandapas - the temple halls, offering of oblations to minor deities that guard the inner part of the shrine, the deities that guard the gate-ways, purification of the spot where the

<sup>3</sup> See N.P.Unni, Tantrasamuccaya - (Introduction) Nag Publishers, Delhi, 1990, pp.43-45

ceremonies with the Kalasas or pots filled with sanctified water are placed, kindling of the sacred fire, worship of the bed to place the idol horizontally before installing it, and bathing of the idol with potfuls of sanctified water. (v) The purification of the preceptor, conception of the conversion of the physical body of the priest into a body of fire, depositing of aksaras or letters of the alphabet in the various parts of the body, offering of oblations in the sacrificial fire in connection with the ceremony of installation. (vi) Consecration of the idol, the ceremony of depositing jewels in the hole in the seat in which the idol is to be fixed, the application of Astabandha - a particular paste which keeps the idol fixed, the installation of the seven mothers, conception of a servant to the deity to remove the left-overs of the offering, installation of the Mahābalipītha and of the flagstaff, and the purification of the deity. (vii) The details of the daily services, the purifications of the soul by the priest, meditation of various kinds, worship of the deity offering sixteen articles, incenses, flowers, food and principal offering of meals etc. (viii) Filling of pots with twenty-five articles and water, their purifications, modes of Kalasa in respect of different deities like Siva, Durga, Subrahmanya, Ganapati, Śāstā and Śankaranārāyana. (ix) Conduct of the festival, erection of the flagstaff, oblations to Bhutas, special oblation to the deity, propitiation of the seven mothers, ceremonial sleep of the deity, preparation for the sacred bath, procession and ceremonial bath marking the end of the festival. (x) Expiations of various kinds to remove bad effects due to the failure of performing proper daily rituals etc., and purification rite called Catuhsuddhi with rites, viz., washing, flooding, bathing and sprinkling of the idol. Another purification, in which sanctified water from four pots is poured on the idol thrice. (xi) Rituals connected with the renovation and reconstruction of the temple mansions, the idol, its seats etc. Refixation of idol is done with Astabandha - a kind of specially prepared wax. (xii) Miscellaneous topics, additional rituals, hand poses for rites, specification for making sacrificial utensils and diagrams for worship.

The Vişnusamhitā has dealt with these topics in a different way and in a different arrangement. In addition it has dealt with some general matters in the first three Paţalas (viz., Tantroddeśa, Tantravyākhyā and Vişnuvaibhava). The last two

chapters (viz., Samayācāralakṣaṇa and Bhagavato yogaḥ) have no direct bearing on temple rituals. But in common with works like Īśānaśivagurudeva Paddhati, the author has included it in the scope of his work. With exception to these major changes, all the topics found in Tantrasamuccaya are included in Viṣṇusamhitā in a more detailed manner.

The Visnusamhita has included all the salient features of the Kerala temples when it prescribes the mode of their construction. It will be of interest to note the main features of a typical Kerala shrine in the following words. "The typical indigenous temple of Kerala can be clearly identified by its characteristic structure which distinguishes it from the temples in other parts of India. The gigantic construction and imposing gopuras which mark the temples in the other parts of South India are conspicuous by their absence in Kerala. The characteristic Kerala temple consists of the sanctum sanctorum (garbhagrha) which is usually circular (vrtta) in shape but sometimes square (caturasra) or rectangular (caturasradīrgha) with a conical or pyramidal roof (sikhara) crowned by a crest (stūpika). Within this grabhagrha is the idol on a pedestal (pītha). Round the garbhagrha is the first Prākāra called Antarmandala. Small Balipithas representing the eight Dikpālas, the seven mātrs etc., are placed here. A flight of steps called Sopana connects this Prakara with the door of the garbhagrha. In front of the Sopana is the main mandapa. Round this mandapa and Antarmandala is the second Prakara called Antahara, forming a broad verandah with doorways on all the four sides. The Antahara leads out into an enclosure containing the main Balipītha. After the Antahara we get the fourth Prakara called Madhyahara which is essentially a continuous structure having an array of lamps all round from top to bottom. Beyond this and just outside the main Balipītha is the flagstaff (dhvajastambha). The fourth Prakara called Bahyahara is beyond this. It forms the pathway for the processions within the temple. The fifth and last Prakara is the outermost wall of the temple. This is called Maryada. The main entrance is through simple Gopura which may be an ordinary doorway with a small roofing or one with a super-

<sup>4</sup> S. Venkitasubramania Iyer, 'Tantra in Kerala', included in Religion, Art and Culture, Trivandrum, 1977, pp.17-18

structure comprising rooms and verandah. The space betweeen the garbhagiha and Antahāra is roofless; so also is most of the space betweeen the Madhyahāra and Maryādā. This results in every part of the temple being airy and well ventilated, a distinctive feature of the Kerala temple."

The following details too have to be kept in mind for a proper understanding of Viṣṇusamhitā. The treatise has dealt with in details the oblations to be offered to the god on numerous occasions. Hence it will be of interest as to the nature of worship usually performed, in the temples of Kerala. The chief priest alone is entitled to perform pūjā to the idol installed in the temple. This is in contrast with Tamilnadu where one or more among a set of eligible persons can do the pūjā and with north India where, in most temples, the devotee also can himself perform the pūjā. While performing the pūjā the priest mutters the mantras inaudibly but shows the gestures and connected actions with meticulous care in strict accordance with the rules and practices. This again, is in contrast with the practice in other places where the mantras are uttered loud and the accompanying Tantra is done, if at all, with less care.

The number of pujas per day as well as the time of their performance are also bound by rules. Generally there will be three pūjās. Everyday the abhiseka (ceremonial bath) is performed to the idol very early in the morning. Followed by alankara (decoration), the first puja called Uşahpuja is then conducted. At about noon, we get the second puja called Madhyāhnapūjā or Uccha pūjā. The temple is closed after this. It is reopened in the evening and the thrid pujā is done in the early part of the night. This is called Ardhayamapuja after which the temple remains closed till the next morning. All these pujas have certain peculiarities in detail, but the one that is most noteworthy is the offering of Bali to the Dikpalas and other connected devatas after the naivedyas to the principal deity, followed by a procession of the Utsavamurti (portable idol of the principal deity) along the Bahyahara to the accompaniment of drums and other musical instruments. In some temples we get an additional puja called Pantīrați between the Usahpuja and Ucchapuja and in certain temples

<sup>5 &#</sup>x27;Tantra in Kerela' .p.20

yet another pūjā called Etirttapūjā between the Uşahpūjā and Pantīrați.

The rituals during the Utsavas are very elaborate and have their own special features. But the item called Śrībhūtabali deserves special mention. This takes quite a long time and has to be done with special care and in strict adherence to the rules laid down for each devatā connected with it. Even the Timilā, which is, by the bye, a long drum indigenous to Kerala to be played with the hand, has to be beaten for each devatā in a different manner and for a different duration.

If one is to examine the contents of the Viṣṇusaṃhitā against the practices and procedures adopted in the Kerala temples everything will become clear and comprehensible. Some of the features of Kerala temples mentioned in the treatise may be examined here.

## (1) Types of temple

The work does not deal in detail with the varieties of temples like Drāvida, Nāgara and Vesara as in the case of treatises like Tantrasamuccaya. But it mentions square and rectangular types as follows (XV.23).

वृत्तायते च प्रासादे चतुरश्रायते तु वा। स्थाप्यं शयनमन्यत्र स्थितासीन्ययासवः।।

Idols are installed as standing, sitting, reposing, riding a vehicle and moving as maintained in a stanza (XV.3)

स्थितासीनशयानानां यानगस्य चलस्य च। या क्रिया पञ्चधा प्रोक्ता सा प्रतिष्ठेति कीर्तिता।।

The author prescribes as to which type of idols should be installed in the various shrines. A single storeyed temple is considered as ideal in Kerala.

(2) Idols

The author mentions seven types of idols as made of jewels, metals, stones, minerals, clay, wood and the one drawn or painted in surfaces like a wall or a cloth. (XIV.2)

#### रत्नलोहशिलाधातुमृत्काष्ठालेख्यभेदतः। प्रतिमा सप्तधा ज्ञेया निर्दोषा रत्नलोहजा।।

Of these except those using jewels and metals are likely to have defects. Hence proper care should be taken in their use. After classifying the stones as belonging to three genders like masculine, feminine and neuter, the author proceeds to explain that for the idols one should make of masculine stones and for altar (pītha) the type called feminine should be selected. The neuter variety of stone should be used for the base of the altar. The author states: (XIII.79).

पुल्लिङ्गे प्रतिमा प्रोक्ता स्त्रीलिङ्गे पीठिका स्मृता। रलन्यासादधस्तातु नपुंसकशिलेष्यते।।

Their qualities are also mentioned in detail. The idea is given in a succinct manner by the author of Tantrasamuccaya as follows (I.113).

गुर्वी धीररवा स्फुलिङ्गबहुला न्यग्रोधबोधिच्छद-प्ररूया बिम्बविधौ विशालबहुला ग्राह्या शिला पौरुषी। रम्भापत्रनिभा न चातिबहला स्निग्धस्वरा शीतला स्त्रैणी पीठविधौ द्विलक्ष्मभिदुरा क्रैबी पदाब्जार्पणे।।

#### (3) Sanctum sanctorum

The most important part of the shrine is the central part called Garbhagrha or sanctum sanctorum which is circular or square in shape. In front of this there will be Maṇḍapa and around this is the place or corridor called Antahāra where other deities are also consecrated. The author has only briefly dealt with the construction of the sanctum.

After extolling the virtue of building temples, the author proceeds to narrate the preliminary rites like the preparation of the ground and the rites to sanctify the plot. Garbhādhāna is the laying of the central stone. A pot is sanctified and various things are put in it and it is conceived as the womb for the divine pregnancy. Now pillars are erected one after another; doors are provided in different directions, altars are fixed; drains are made, walls are built and plastered, pinnacle is provided, ventilations are made, dovecots are built, corridors are arranged, and towers are constructed. The roof is covered

by copper sheets or tiles. Separate shrines or places are consecrated for lords of the quarters and Vişvaksena, divine mothers and other deities. Temple kitchen and Mandapa are also built. Stones, bricks, wood and clay are made use of in the construction. Flagstaff also is provided. Thus the various items of the shrines are described briefly without going into their detailed measurements.

## (4) Karmārcā - the movable idol

In the temple the idol is fixed in the sanctum sanctorum. It will be made of stones as a general rule and it is fixed well so that there could not be any vascillation or shake. For the purpose of procession, offering oblations to the attendant deities etc., the presence of divinity is necessary. Hence another idol called Karmarca - the idol used in rites is made use of. This temporary idol mostly made of metals is kept within the sanctum sanctorum. At the time of giving oblations to attendants the priest transfers divinity by the process called Avahana from the fixed idol to this Karmarca and takes it out. After the function is over the divinity is transferred back to the fixed idol. This procedure is followed on festival occasions when the god goes out of the temple campus for procession and religious bath. This use of Karmarca is a daily necessity since the god circumambulates the shrine through the corridors to witness the offer of oblation to minor deities and attendants consecrated within the temple campus. There are several references to this Karmarca in the text. For eg.

कर्मार्चायास्ततो मूर्ध्नि सिञ्चेदोमित्युदाहरन् । (XVIII.47) लेप्येऽधिवास्य कर्माचा प्रवेश्य सुरमन्दिरम् । (XVIII.68) स्नानादीनि तु कर्माणि कर्माचायां प्रयोजयेत् । (XVIII.69) कर्माचा तु समाराध्य मण्डपे समलङ्कृते । (XX.54)

पीठे विन्यस्य कर्माचाँ कार्यं विज्ञापयेच्छनैः। (XXI .10)

After the ritualistic purposes are over it is taken back into the Garbhagrha to transfer the divinity to mulabimba -

the fixed, original idol. Transference of divinity by invocation  $(\overline{A}v\overline{a}hana)$  is to be carried out at the beginning and end of every outing of the god. (XXI-31-32)

गत्वा गर्भगृहं पीठे निवेश्य सुसमाहितः। तोयेन गन्धपुष्पेश्च बुद्ध्यावाह्य समन्त्रकम् ।। मूलिबम्बे यथान्यायं सर्वेण प्रतिरोपयेत् । यात्रादावन्ततश्चैवमावाहनविधिःस्मृतः ।।

The Mulabimba is also called Mularca as against Karmarca.

तत्त्वन्यासादि सर्वं तु मूलार्चायामिति स्थितिः। (XVIII.70)

## (5) Antahāra and Madhyahāra

There are various sections or corridors surrounding the sanctum. These are referred to by terms like Antahāra, Madhyahāra and Maryādābhittikā. Garbhagrha is the main shrine where the chief deity is properly consecrated. This will have only one door usually though there is a conception for second door to the right. In front of the door there will be a flight of steps called Sopāna. After the steps a Maṇḍapa is located in front of the god. Surrounding the god and the Maṇḍapa there is a corridor which is square in shape since walls are built on all the four sides with doors on each side. This is often called Nālambalam or Cuttampalam. (a guadrangular fortification around the shrine) The first Prākāra around the Garbhagrha is called Antarmaṇḍala. The space between the shrine and the walls which is rectangular in shape houses many deities; attendants and lords of quarters.

Madhyahāra is the place outside this first fortification. It is in this first Prākāra that lamp stands are fixed. The outer space also houses various attendants who deserve daily oblations and the god visits them to offer the same and for this Karmāracā is used. This second corridor is again limited by what is called the path for circumambulation or Pradakṣiṇamārga. So Madhyahāra is that place in between the first Prākāra and Pradakṣiṇamārga.

The wall that forms the compound wall is called Maryadabhittika. All these three names are referred to in Viṣṇusamhita as follows (XIX.24).

अन्तर्मण्डलदण्डार्धदण्डे स्यादन्तहारका। मध्यहारा द्विदण्डा च चतुर्मर्यादभित्तिका।।

## (6) Divinities in the Antahāraka

Various divinities are located within the Antahāraka with representation of stones. To the right of the god (looking east) on the side of the garbhagrha (to the south of the sanctum) can be noticed seven small Balipīthas - In granite resembling a cap in a row with two more pīthas by the side of the first and last (seventh) making In total of nine. The seven stone caps in a row represent the seven divine mothers called Brāhmī, Māheśvarī, Kaumārī, Vaiṣṇavī, Vārāhī, Aindrī, and Cāmuṇḍī. The two who respectively guard the first and seventh are Vīrabhadra and Gaṇeśa. Viṣṇusamhitā notices this general feature seen in the major temples of Kerala, as follows (XIX-10-11).

ब्राह्मी माहेश्वरी चैव कौमारी वैष्णवी तथा। वाराह्मेन्द्री च चामुण्डी याम्ये वै सप्त मात्रः।। वीरभद्रगणेशाध्यां सह प्राकारपार्श्वतः।।

On the opposite direction, on the northern side of the sanctum too there are seven more divine mothers who are often not represented by stones in temples. They too are guarded by two deities. Even though they are not represented with any tangible form they too are offered daily worship and oblations when the god moves out of the sanctum (in the form of Karmārcā) to feed his attendants. These seven mothers and their guards are named as Vāgīśvarī, Kriyā, Kīrti Lakṣmī, Śṛṣṭi, Vidyā, and Kānti. They are protected by Śrīdhara and Hayāsya (also called Aśvamukha). (XIX-15-16).

सश्रीधरहयास्या वा वागीश्वर्यादिमातरः । वागीश्वरी क्रिया कीर्त्तिलक्ष्मीः सृष्टिश्च पञ्चमी । विद्या कान्तिरिति ज्ञेयाः शङ्खचक्रगदाधराः ।।

The divine mothers and their guards consecrated on either side of the sanctum is offered oblations every day. For this they are invoked by name. (XXII - 59-60)

वीरभद्रं! नमस्तेऽस्तु नमो विघ्नेश्वराय च । ब्राह्म्यादिभ्यश्च सप्तेभ्यो मातृभ्यो वै नमो नमः ।। श्रीधराय नमस्तेऽस्तु नमस्तेऽश्वमुखाय च । वागीश्वर्यादिमातृभ्यः सर्वाभ्यो वै नमो नमः ।।

Another important deity located within the Antahara, often in a separate, smaller shrine is Vişvaksena. This god wields Śańkha, Cakra and Gada and always places his left index finger on the tip of his nose. (XIX.18).

विष्वक्सेनोऽदितौ स्थाप्यः शङ्खचक्रगदाधरः । तर्जयन् वामतर्जन्या नासाग्रासन्नया जगत् ।।

In every Vişnu temple the idol of Vişvaksena can be seen installed in the northern direction within the first corridor surrounding the sanctum sanctorum. Vişvaksena is supposed to be a close attendant of the god removing his leftovers etc. Hence he is also called as Nirmalyadharin. (XXII-61).

विष्वक्सेन! नमस्तेऽस्तु देवनिर्माल्यधारिणे। शङ्खचक्रगदापाणे । महापारिषदेश्वरः।।

He is designated as the leader of the numerous attendant deities, enshrined in a temple to protect the same.

Here it may be noted that according to Tantrasamuccaya there is an attendant deity like Nirmālayadhārī enshrined within the sanctum sanctorum and serving on the god removing his left-overs etc. In offering the oblation Nirmālyadhārī should be treated well. Tantrasamuccaya states (IX-21)

निर्माल्यामृतभोजिनश्च निखिलेष्वप्यर्चयेत् स्वास्पदे ।

In m temple of Vişnu there is no separate deity installed as Nirmālyadhārī but Vişvaksena assumes the role.

Small Balipīthas to represent the eight Dikpālas lords of the quarters are to be seen fixed within the Antahāraka. This is a must in every temple and it is a minimum requirement irrespective of the dimension of the shrine. They are bowed to as follows. (XXII.21).

इन्द्रश्चाग्निर्यमश्चेव निऋतिर्वरुणस्तथा । वायुर्वेश्रवणेशानौ मङ्गलं प्रदिशन्तु नः ।। There are two guards who protect the only entrance to the sanctum sanctorum. They are called Canda and Pracanda - two fierce deities as suggested by their names. They are to be offered oblations calling them by their name (XVIII.66).

द्वारि चण्डं प्रचण्डं च देवदौवारिकावुमौ । नमोऽन्तेन स्वनाम्ना तु स्थापयित्वा बलिं हरेत् ।।

These two door keepers are said to be the sons of Narasimha. There is mark of disc on the head of Canda while Pracanda wears a mark of conch on his head (XXII.48-49).

नमस्ते द्वारपालाय चण्डायामिततेजसे । नरसिहतनूजाय चक्रेणाङ्कितमौलये।। नमस्ते द्वारपालाय प्रचण्डायामितौजसे। नरसिहंतनूजाय शङ्खेनाङ्कितमौलये।।

The other deities consecrated within the Antahāra are Gaṇapati, Durgā, Dakṣiṇāmūrti, Śāstā, Subrahmaṇya, Ananta and the vehicles of the respective gods personified as deities: This is mentioned by Tantrasamuccaya (IX.20-22) as follows.

द्वाःस्थौ पार्श्वद्वयं द्वार्यजितपुरमुरद्वेषिणोर्मण्डपेऽग्र्ये वाहं पृष्ठेऽहिराजं यजतु सगणपं दक्षिणे दक्षिणेशम् । शेषेष्वेतानशेषान् स्मरजिति गतवाहाहिपान् द्वाःस्थवत्सु द्वाःस्थान् सर्वेष्वथाग्र्यादिकदिगधिपतीन् वाहनान्तान् दशेशे । लोकेशोपरि मातृशास्तृमहिषद्विद्षपमुखार्थाधिभू-निर्माल्यामृतभोजिनश्च निखिलेष्वप्यर्चयेत् स्वास्पदे । सोमानन्तरमेव वाहंतु धनाध्यक्षं तथान्तर्बहि-द्वाःस्थेज्योपरि वाहनादिकसमिज्या वैवमन्तर्बलिः ।।

What Viṣṇusamhitā has dealt with in detail is recapitulated here by the author of Tantrasamuccaya very briefly. It is pointed out the deities that deserve oblations within the Antahāra are as follows:

The offering of oblation should begin with the two gate-keepers of the sanctum (Canda and Pracanda). Then Vahana (vehicle of the god like Garuda) is propitiated in Mandapa. In the back of sanctum is located Ananta (the serpent). On the southern door of the sanctum, Ganapati and Daksinamurti are installed and they need offerings. The eight

lords of the quarters and the two gods Brahmā and Ananta the serpent lord (making a total of 10 lords of regions, the seven mothers on the south with their two guards, seven more mothers on the north with their pair of guards, then Śāstā, Subrahmanya, Kubera and Nirmālyadhārī deserve propitiation. In front of the Mandapa two more gate keepers are imagined. They too need worship. Thus in addition to the main deity a host of divinities are worshipped in a temple.

# (7) Deities in the Madhyahāra

Outside the first Prākāra also certain deities are worshipped. There are two gate keepers guarding the first Prākāra. Then there are deities protecting the flagstaffs and they number eight, each of them representing proup. There is a big stone altar called Balipītha just outside the door of the first fortification called Prākāra and before main flagstaff. This big Pītha represents the leader of all the armies of Bhūtas.

Kşetrapāla is consecrated in the north-eastern direction. Thus all the deities are located in the first and second Prākāras of the shrine.

# (8) Temple Campus

According to Visnusamhita the temple campus is self sufficient and well provided. In dealing with the guards to protect various regions the author mentions places like Mandapa (a hall), Bhandagara (the treasury to keep the valuables), Jalasthana (well, tank etc., to supply water) Sabhāsthāna also referred to as Ranga (assembly hall where discourses etc., are done), Mahanasa (the great kitchen), Pacanagara (the oven), Bhojanalaya (the feeding house), Kusumagara (the place for keeping flowers), Nirgama (the drains), Pītha (altar to offer oblations to Bhutas), Gopuras (towers on all the four sides with gateways), Parivaralaya (shrines for attendant deities), Balipītha outside the Gopura, places to house horses, chariots and Garuda (the vehicles of the gods), Niches to keep the weapons, Jalasaya (a big tank for the use of the public to the south of the shrine and in front of the god) etc. All these are to be provided in a temple for the well-being of the people and of the country.

#### (9) Astabandha

This is peculiar preparation of gum or wax using eight materials in a given proportion. The substances are pounded continuously for forty-one days and the gum is prepared. This is the only material to fix the idol to its seat or base and it is in constant use in the temples of Kerala even at present since most of the idols are made of granite.

Viṣṇusamhitā refers to this peculiar paste in the following lines (XVIII.75-77).

लाक्षा सर्जरसः शङ्खः सिकता कुरुविन्दकः । पुरं हिङ्कुलकं बोळा फलःक्वाथेन बन्धनम् ।। विमलाद्यष्टकं पेष्यं द्रवद्रव्यमनुग्रहाः । नवशक्तिमयो बन्धो लक्ष्मीमाधवयोर्भवेत् ।। एवं कृत्वाष्टबन्धं तु घृताद्यैः पञ्चशक्तिभिः ।।

The Tantrasamuccaya (XI-105) besides referring to the eight materials used for the paste also gives the right proportions to be added together. It states:

शङ्खः षड्गुणितः पयोधिगुणितः सर्जो द्विवृद्धाभया कार्पोसोपलवालुकाः सजतुकाः प्रत्येकमेकांशकाः । लाक्षार्धामलकीसमेतमखिलं सञ्चूण्यं संयोजितं तैलक्षिष्टसुपिषृमात्मनवशक्तशात्माष्टबन्धं विदुः ।।

The materials and the proportion in which they are used may be as (1) Śańkha - conch shell (6 parts); (2) Sarja - the resin of Sāla tree - Pinus Dammar (4 parts); (3) Abhayā - inknut or Terminalia Chebula (2 parts); (4) Kārpāsa - cotton (1 part); (5) Upala - a type of stone (1 part); (6) Vālukā-gravel from river sand (1 part); (7) Jatu - lac (half a part) and (8) Āmalakī - Emblic Myrobalan (half a part).

This gum is used to fill up the cavity in the stone especially at the base of the idol. Usually there will be a pit in the Pīṭha or sear into which the base part of the idol is inserted and fixed with Aṣṭabandha so that it will not shake. It seems that this preparation is peculiar to Kerala.

#### (10) Astamangala

The Visnusamhita has referred to certain auspicious things by the term Astamangala (XXII.15) as follows:

अष्टमङ्गलसंयुक्त वितानाद्युपशोभितम्।।

On another occasion Visnusamhita (XVI-84b-85a) has provided a list of eight auspicious things.

शङ्खंचकं पताकां च श्रीवत्सम् दर्पणं थृषम् । मत्स्ययुग्मं च कुम्भं च मङ्गलानि प्रचक्षते।।

The context is offering of oblations to propitiate deities and attendants. According to Brhannandikesvara Purana the eight auspicious things are:

मृगराजो वृषो नागः कलशो व्यजनन्तथा। वैजयन्ती तथा भेरी दीप इत्यष्टमङ्गलम् ॥

Monier Williams enumerates this collections of eight lucky things (for certain great occasions such as coronation etc.) as a lion, a bull, an elephant, a water-jar, a fan, I flag, a trumpet and I lamp. According to others the eight items of auspiciousness are given as:

लोकेऽस्मिन् मङ्गलान्यष्टौ गौर्हुताशनः। हिरण्यं सर्पिरादित्य आपो राजा तथाषुमः।।

Accordingly a Brahmin, cow, a fire, gold, ghee, the sun, water, and a king constitute the eight objects of luck.

On the Kerala tradition this enumeration differs slightly. The items are spoken of as:

कुरवं दर्पणं दीपं कलशं वस्त्रमक्षतम् । अङ्गनाहेमसंयुक्तमष्टमङ्गल्य लक्षणम् ॥

Kurava - the auspicious sound of women, mirror, tamp, water pot, cloth, measure full of grains, an auspicious larly and gold constitute the eight items. On occasions of fastival all these are required.

#### (11) The names of Viṣṇu

While dealing with the rites of worship the author states that the god is to be addressed by names like Keśava, etc. (XXI.72).

नामभिः केशवाद्यैश्च दद्यात् पुष्पाणि भक्तितः।

On various occasions the author has enumerated several names of the god. In dealing with the prowess of the god in the third Paṭala of the work various names are given with their proper derivations; for eg.

> विष्णुष्यापितयैवेष विष्णुत्वं प्राप्तवान् प्रभुः। वसनात् सर्वभूतेषु वासुदेवत्वमेव च ।। आदिमूर्तेः समाकृष्ट इति सङ्कर्षणः स्मृतः। प्रद्युम्नो द्युम्नपुष्टत्वादनिरुद्धोऽनिरोधनात् ।।

Names like Acyuta, Adhokşaja, Vaikuntha, Keśava, Nārāyana Mādhava, Govinda, Hari, Madhusūdana, Trivikrama, Vāmana, Hṛṣīkeśa, Padmanābha, Dāmodara, Rudra etc., are derived as the synonyms of the god.

In this connection, Īśānaśivagurudeva Paddhati (Paṭala II stanzas 16-21) provides a list of synonyms of the god beginning with Keśava as follows:

केशवः प्रथमामूर्तिस्ततो नारायणाह्नयः।
माधवस्त्वथ गोविन्दो विष्णुश्च मधुसूदनः।।
विविक्रमो वामनश्च श्रीधराख्यो हषीकराट्
पद्मनाभो दामोदरो वासुदेवस्ततो भवेत् ।।
सङ्कर्षणश्च प्रद्युम्नोऽनिरुद्धश्च स्वराधिपाः।
ततश्चकी गदी शाङ्गी खड्गी हली तथा।।
मुसली शूलिनी पाशी तथा स्यादङ्कुशी ततः।।
मुकुन्दो नन्दजो नन्दी नरो नरकजिद्धरिः।।
कृष्णः सत्वः सात्वतश्च शौरिः शूरो जनार्दनः।
भूधरो विश्वमूर्तिश्च वैकुण्ठपुरुषोत्तमौ।।
बली बलानुजौ बालो वृषध्नश्च वृषस्तथा।
हसो वराहो विश्रेया नृसिंहश्चेति विष्णवः।।

## (12) The Śakti's of Visnu

The Visnusamhita speaks of the Saktis of Visnu on various occasions. Eight Saktis are enumerated by the author requiring worhsip (XXIII.6).

शक्त्योऽष्टौ भृशादिस्थाः सुरूपाः सर्वकामदाः। प्रज्ञा बुद्धिः स्मृतिः कीर्तिः श्रुतिर्मेघा धृतिः क्षमा।।

There are four Śaktis enumerated as Mūrti-śaktis (V.52-53)

दीर्चेस्तैरेव कोणेषु शान्तिः श्रीश्च सरस्वती। रतिश्चेति कमाद् योज्याश्चतस्त्रो मूर्तिशक्तयः।।

These four Śaktis, viz, Śanti, Śrī, Sarasvatī and Ratī are mentioned again as follows (XII.8).

पृष्ठे श्रिया संरस्तत्या शान्त्या रत्या च पार्श्वयोः।।

The Śaktis of Visnu are enemerated again (XVII.71-72). They are Śanti, Śrī, Sarasvatī, Ratī, Prīti, Kīrti, Tusti and Pusti altogether eight.

हृदि शान्तिर्ललाटे श्रीमुखे चास्य सरस्वती । रितर्गुह्ये नले प्रीतिः कीर्तिस्तु परितो भवेत् ॥ कुक्षौ तुष्टिस्तनौ पुष्टिः शक्तिन्यासोऽयमीरितः॥

But Isanasivagurudeva Paddhati has enumerated the Saktis of Visnu as fifty. They are as follows (II.22-25).

कीर्तिः कान्तिस्तुष्टिपुष्टी धृतिः शान्तिः क्रिया दया।
मेधा च हिषणी श्रद्धा लजा लक्ष्मीः सरस्वती ।।
प्रीतिरत्यौ स्वराणां तु शक्त्यः स्युरिमाः क्रमात् ।
जया दुर्गा प्रभा सत्या चण्डा वाणी विलासिनी ।।
विजया विरजा विश्वा विमदा नन्दना स्मृतिः।
ऋद्धिः समृद्धिः सिद्धिश्च बुद्धिभिक्तमितः क्षमा ।।
रमोमा क्षेदिनी क्लिना वसुदा वसुधा परा ।
परा परायणा सूक्ष्मा सन्थ्या प्रज्ञा प्रभा निशा ।।
अमोघा चेति पञ्चशद्वर्णोक्ता विष्णुशक्तयः।।

(13) Dīkṣā

Dīkṣā is a religious vow undertaken by the priest to enable him to perform ritualistic rites. The term is variously derived by authorities on Tantra in their works. Viṣṇusamhitā (X.2) offers the following etymology.

दीयन्ते सिद्धयः सर्वाः क्षीयन्ते ग्रन्थयोऽप्यतः। दीक्षात्वमेवं दीक्षायाः धर्माधर्महदात्मनः।।

According to Isanasivagurudeva Paddhati (Kriya-pada Patala X-2) the term Diksa is derivied as follows:

दीयते यदनया शिवमावो दीक्षया हि पशवोऽत्र ददातेः। क्षीयतेऽस्य पाशपशुत्वं मिक्षयार्थपरिनिष्ठित धातोः।।

The term is very significant since it consists of two roots. The first syllable stands for the root 'Da' meaning to give bestow, grant, impart etc. The second syllable stands for the root Ksi', meaning to destroy, making an end of etc. Hence the word Dīkṣā means that which gives identity with Siva or Sivabhāva and destroys the worldly attachment of the beings.'

The work has given another explanation to the word in the following words (XI Paţala stanza-2).

ददाति यस्मादिह दिव्यभावं मायामले कर्म च संक्षिणोति । फलं चतुर्वंगमयं चयस्या-स्तरमात् तु दीक्षेत्यभिधानमस्याः ।।

This concept of Pasu-Pasa is referred to by the author of Visnusamhita (X.39-40) as follows:

संसारार्णवमग्नानां पशुनां पाशुमुक्तये। त्वमेव श्ररणं देव! सदा त्वं मक्तवत्सल ।। देवदेवानुजानीहि प्राकृतैः पाशबन्धनैः ।। पाशितान् मोक्षयिष्यामि त्वत्प्रसादात् पशुनिमान् ।।

In the Yoginītantra the word Dīkṣā is explained is follows:

दीयते ज्ञानमत्यर्थं क्षीयते पाशबन्धनम् । अतो दीक्षेति देवेशि र धिता तत्वचिन्तकैः ।।

#### (14) Pancaratra

The author of Viṣṇusamhitā has referred to Pāncarātra texts on numerous occasions. According to him Pancarātra has many branches as in the case of the Vedic tree. But for practical purposes five schools are recognised as Vaikhānasas, Sāttvatas, Śikhins, Ekāntikas, and Mūlakas. Each of them differs by the speciality of their rites of worship. The divisions of Pāncarātra enumerated by him are: (II.22-23).

यथा तु त्रेदवृक्षस्य शाखाभेदा ह्यनेकशः ।।
तथा भेदाः समाख्याताः पञ्चरात्रस्य सूरिभिः।।
क्रियापाठिविशेषैस्तु भिद्यन्ते ते पृथक् पृथक् ।
तन्मूलानि च तन्त्राणि मुनिभिर्देवमानुषैः ।
वैखानसाः सास्वताश्च शिख्येकान्तिकमूलकाः ।।

The author has enumerated Tantra as consisting of five schools based on the promulgators as Śaiva, Vaiṣṇava, Brāhma, Saura and Kaumāra (II.20).

तच्छैववैष्णवबाह्यसौरकौमारभेदतः ।। पञ्चधा भिद्यते तन्त्रं वक्तुणां च विशेषतः ।।

The author further notes that Pramānas or means of valid knowledge are accepted as five by all schools. In this they follow the Prābhākara system of Mīmāmsā. The Pramānas are: Pratyakṣa, Anumāna, Upamāna, Śabda, and Arthāpatti. This is made clear by the following lines. (II.12).

पुराणवत् प्रमाणं स्यात् तथा मन्वादि वाक्यवत् । दुष्टानुमोपमां शाब्दैऱ्थीपत्या च पञ्चधा ।।

#### Vedas, Tantras and Mantras

The Viṣṇusamhitā in the course of the treatment of the subject has stressed the relation between Vedas and Tantras. The latter draws much from the former in the form of Mantras. Ācārya is defined as (XXIX-83)

याजनाध्यापने युक्तो यागे वैदिकतान्त्रिके । नित्ययाजी जितकोध आचार्योऽनुग्रहोन्मुखः ॥

A preceptor should be proficient in Vedas as well as Tantras because he has to select Mantras from the former.

Most of the mantras of Visnu are of Vedic origin. They should be selected from Rg, Yajus, Sama and Atharvavedas. They should be adopted appropriately by the priest. The author states as follows (XXIX-38-41).

वैदिका वैष्णवा मन्त्रा शान्तिकाः पौष्टिकास्तथा। यथायोगं प्रयोक्तव्यास्तन्त्रमन्त्रास्तदन्तरे।। ऋक्षु ये पावना मन्त्रा यजुष्व्विप च सामस्ः अथर्वणेषु चादेया देवपूजादिकर्मस्।। ये मन्त्राः परमं देवं साक्षाल्लक्षेण वाश्रिताः। साङ्गाः पृथगुपादेयास्तान् विचार्यात्र योजयेत्।।

Here it may be seen that the word Mantroddhara used in Tantrik works is significant in this respect. The author has further stressed that care should be made for the selection and modification to the needs. The efficacy of the Mantras also is stressed by him as follows (XXIX-44).

मन्त्रास्ते वैदिकाः सिद्धाः संभूय पृथगेव वा । कर्मसिद्धौ प्रवर्तन्ते प्रायो नानाफलाश्रयाः ।। तेऽन्वीक्ष्यान्वीक्ष्य संग्राह्या वैष्णवैर्वेदवादिभिः । तत्पूजायामिदं तन्त्रं भवत्येव निबन्धनम् ।।

The various uses of the Mantras are narrated in the works dealing with Tantra. Isanasivagurudeva Paddhati has stated that a priest without the knowledge of the intricacies of Mantra-sastra is like a bad physician ignorant of the categories and properties of medicinal herbs or like a person trying to ride an elephant in rut without the knowledge of his behaviour and not holding a hook (Paṭala III stanza 2-3).

अविदितमनुवर्णप्रक्रियाकार्यरूपः कथिमह फलिल्सु स्तजपादौ प्रवृत्तः । गुणविषयविभागानौषधानामजानन् कुभिषगिव चिकित्सालोलुपो बालिशोऽसौ ।। अविदितगजशिक्षश्चासृणिर्वाधिरोहे – दिवरलमदधारा संस्रवन्तं गजेन्द्रम् । अगणितपरिशुद्धिर्मन्त्रतत्त्वानाभिज्ञः स पति खलु मूर्खो देशिकः साधको वा ।। Vişpusamhitā has pointed out the use of different Mantras and their efficacies which can be enumerated as follows: 6

"Mantras are invoked for (1) Secondary mukti (liberation) (2) Worship of the manifested god (3) Worship of Devatas (4) Communication with Devatas (5) Acquisition of superhuman powers (6) Feeding Pitrs and Devatas (7) Communication with Ghosts and Upadevatas (8) Warding off evil influence (9) Exorcizing Devils (10) Cure of diseases (11) Preparing curative water (12) Doing injury to plants, animals and men (13) Eliminating poison from the animal body (14) Influencing other's thoughts and actions (15) Bringing men, beasts, Upadevas and Ghosts under control (16) Purification of the human body by ceremonies called Samskaras etc.

It is with the above mentioned purposes in mind that a Sadhaka usually performs the Tantrik rites.

## The authority of Visnusamhita

That Vișņusamhita was held in great authority is testified by the fact that almost all topics dealt with in it are to be seen in epitomised version in the Tantrasamuccaya of Narayana which is the most popular work in the field used by the practising priest. The various prescriptions of the author of the Samhita are scrupulously followed by the author of the popular treatise. Though he does not admit in so many words since the nature of his epitomisation afforded no occasion, his son Sankara who has composed the Vimarsini commentary has profusely quoted from the Samhita to substantiate the instructions of his father. Since this later composition became very popular a household text or guide among the practitioners of the system other treatises on Tantra in Kerala gradually went out of vogue. This fate has adversely affected Visnusamhita also to some extent. But it deserves to be kept and practised in every house as ordained by the author in his concluding stanza:

> तस्मात् सर्वप्रयत्नेन गृहे सततमर्चयेत्। स्थापयेद् गोपयेञ्चात्र वर्घते श्रीरचञ्चला ॥

<sup>6</sup> Principles of Tantra, ed. Arthur Avalon, Introduction by B.K. Majumdar, p.405.



# ॥ श्रीः ॥ श्रीगणेशाय नमः ।

# विष्णुसंहिता ।

अथ प्रथमः पटलः ।

श्रीशैलशिखरे सिद्धमासीनं तन्त्रपारगम्। प्रणम्यात्युङ्खलाकारं पृष्टवानौपमन्यवः ॥ १ ॥ भगवन् ! दुर्निरीक्ष्योऽर्कं जित्वेवासि स्थितस्त्विषा । नेद्दशं जात्वहं रूपं दृष्टवानस्मि कस्यचित् ॥२॥ किं देवानां भवानेका मुनीनामथवा नृणाम्। त्वामहं प्रष्टुमिच्छामि तव विस्मापितस्त्विषा ॥ ३॥ तेजसोऽत्युज्ज्वलस्यास्य श्लाघनीयः समुद्रवः। कुतोऽत्रागाः किमर्थे वा कतमे जन्म वा कुले ॥ ४ ॥ कृतकृत्योऽस्पृहो वा त्वमतुल्यमहिमा ध्रुवम् । त्वद्दोत्रनामकर्मादि याथातथ्येन सर्वशः॥५॥ महत् कैतिहरूं श्रोतुमविज्ञेयं नचेन्मया। इति पृष्टोऽव्यवित् सिद्धो हरिं ध्यात्वा कृ<sup>त</sup>।क्रालः॥ ६॥ हर्षगद्भवया वाचा सरोमाञ्चाश्रुविकियः । श्रुयतामखिलं वक्ष्ये मायैवैषा हि वैष्णवी ॥ ७॥

१. 'स्यद्भुतस्या' ख. ग. घ. पाठः.

Q. P. T. 2042. 500 19-8-99. B

बुद्ध्याद्यक्षार्थनानात्वैर्या मोहयति देहिनः।
समितिनीम बैदोऽहम्षेरिध्मवतः सुतः॥८॥
साङ्गेषु त्रिषु वेदेषु तन्त्रेषु च कृतश्रमः।
बाल्येऽहं ब्रह्मचर्येण शैलेऽस्मिन् विमलोदके॥९॥
रैम्यस्य जपतोऽभ्याशे चिरं शुश्रूषकोऽवसम्।
चिरदृष्टं दिदृक्षुस्तमिमं पूर्वोपकारिणम्॥१०॥
इहागतोऽस्मि भद्रं ते विष्णुलोकाद् विहायसा।

# औपमन्यवः —

को नु मन्त्रस्त्वया लब्धः पुरेह जपतो गुरोः ॥ ११ ॥ किमन्यद्वा यदभ्यासात् परिणामोऽयमीदृशः ।

#### सिद्धः ---

तस्मिन्ननुपदिश्येव मन्त्रासिद्ध्या तिरोहिते ॥ १२ ॥
रदन् का गतिरित्युचैरश्रोषं खेऽस्फुटा गिरम् ।
गतिस्तारनमोनामेत्यनया दुर्गमार्थया ॥ १३ ॥
शिवमन्त्रं स्मृतं जप्त्वा तिसद्ध्याद्राक्षमीश्वरम् ।
तेनोक्तो ब्रह्ममन्त्रं त्वं जपेत्यनं ततोऽजपम् ॥ १४ ॥
ततश्चाविरभूद् ब्रह्मा वरदो लोकभावनः ।
तेनाप्युक्तोऽस्मि नम्रोऽहं विष्णुमन्त्रस्तु जप्यताम् ॥ १५ ॥
ततो जटाक्षमालादितपोलिङ्गधरावुभौ ।
मन्वानस्तावपर्याप्तौ पर्याप्तं विष्णुमेव च ॥ १६ ॥

१. 'वैदेह' ख. ग. घ. पाउ:,

षडक्षरं जपन् मन्त्रमहर्निशमनाकुलम्। विश्वरूपमरूपं तं दृष्टवानस्मि रूपिणम् ॥ १७॥ शङ्खचकगदापद्मशाङ्गीसिशरखेटकैः। श्रीवत्सकौस्तुभापीतकौशेयैवनमालया ॥ १८ ॥ किरीटहारकेयुरकुण्डलादिविभूषणैः । अलङ्कतमुदाराङ्गमप्रमेयं सुरोत्तमम् ॥ १९ ॥ दिन्यरूपं खगारूढं दिन्यगन्धानुलेपनम्। सहस्रादित्यसंकाशं दुर्निरीक्षं सुरासुरैः ॥ २०॥ ऋग्यजुरसामजैर्मन्त्रैः स्तोत्रैश्च विविधेरैपि । प्रसाचैनं ततो भक्तया व्यज्ञापयमहं पुनः॥ २१॥ भगवन् ! देवदेवेश ! वासुदेव ! जगत्वते ! । तज्ज्ञानं मेऽनुगृह्णीष्य येन स्यात् कृतकृत्यता ॥ २२ ॥ इत्युक्तो भगवान् प्रीतः प्राह गम्भीरया गिरा। दिष्ट्या ते वत्स ! धीः शुद्धा सुमत्याख्या तवामृषा ॥२३॥ परितुष्टोऽस्मि भद्रं ते तस्माद् वक्ष्यामि ते हितम्। शृणु त्वं दीक्षितो भूत्वा पूर्वमीश्वरसंहिताम् ॥ २४ ॥ ईश्वराद् ब्रह्मणः पश्चात् तथैव ब्रह्मसंहिताम्। मद् विष्णुसंहितां श्रुत्वा ततो ज्ञानमवाप्स्यसि॥ २५॥ त्रयो मन्त्रारत्वया जप्ताः शिवस्य ब्रह्मणो मम। तस्मादनुत्रहेणापि त्रिभ्यो भाव्यं तव क्रमात् ॥ २६ ॥ इत्युक्त्वान्तर्हिते देवे स्मृतः प्रादुरभूच्छिवः । स नतं प्राह मां प्रीतो विष्णूक्तं क्रियतामिति ॥ २७॥

१. 'क्यं' घ, पाठः. २. 'विशुम् 🗗 ख. ग. पाठः.

त्तेतो दीक्षाविधि कृत्वा तस्मादीश्वरसंहिताम्। अवाप्य द्वादशाध्यायां निर्बीजाचीविधायिनीम् ॥ २८ ॥ ततः स्मृतागताद् देवाद् ब्रह्मणो ब्रह्मसंहिताम्। श्रुत्वा द्वात्रिंशदध्यायां बीजाबीजाचेनाश्रयाम् ॥ २९॥ ततः स्मृतागतं देवमष्टबाहुमधोक्षजम् । पूर्ववत् प्रणिपत्याहं व्यज्ञापयामिदं पुनः॥ ३०॥ देवदेव! नमस्तेऽस्तु वासुदेव! सुरोत्तम!। ईश्वराद् ब्रह्मणश्चाहं श्रुतवानस्मि तत्कृते ॥ ३१ ॥ संहिते सर्वलोकेश! त्विसयोगाद् यथाविधि। अतस्त्वमनुगृह्णीष्व यथावद् विष्णुसंहिताम् ॥ ३२ ॥ इति विज्ञापितो भक्तया भगवान् विष्णुरव्ययः । आच्राखिलसिद्धयर्थी विस्तीर्णी विष्णुसंहिताम् ॥ ३३ ॥ अष्टोत्तरशताध्यायामष्टेश्वर्यादिसिद्धिदाम् । ज्ञानचर्याकियायागशुभपादचतुष्टयाम् ॥ ३४ ॥ बीजाबीजसबीजाचीविधानादिसमन्विताम्। ततो नष्टः क्षणान्मोहः कामेपूपरता स्पृहा ॥ ३५ ॥ छिन्ना मे संशयाः सर्वे प्रसन्ना चाभन्नन्मतिः । प्रकौरां चाभवत् साक्षात् तद् विष्णोः परमं पदम् ॥३६॥ दिवयतूर्यरवो जज्ञे पुष्पवृष्टिश्च शोभना। समन्तात् सुखसंस्पर्शः सुगन्धिश्च समीरणः ॥ ३७ ॥

१. 'प्रणम्य प्राञ्जलिभूत्वा त' क. पाठः. २ 'साद चाम' ल. ग. पाठः.

ततश्चान्तर्हिते तस्मिन् भगवत्यखिलेश्वरे। जपाचीदिपरी भूत्वा कश्चित् कालमिहावसस् ॥ 😋 ॥ जपतो मे कदाचित् पुष्पवृष्टचादि पूर्ववत् । सुनिमित्तान्वितं जज्ञे सर्वाश्रुक्षुभिरे दिशः ॥ ३९ ॥ ततो द्वतमुपागम्य ताक्यों मां हरिशासनात्। आदाय दिव्यया गत्या विष्णुलोकमुपानयत् ॥ ४० ॥ तत्रै साक्षान्महाविष्णुं ब्रह्मादिभिरभिष्टुतम्। दिव्यरूपं पुनर्देष्ट्वा प्रणम्यातिष्ठमग्रतः॥ ४१॥ स प्रीतो मत्समीपे त्वं वसेति वरदोऽबवीत्। सुसुखं तत्समीपेऽहमुषित्वा बहुवत्सरम् ॥ ४२॥ प्राप्याष्ट्रगुणमैश्वर्यं तत्प्रसादादनत्यैयम्। चुति चेमामिह प्राप्तश्चरह्वोकान् यहेच्छ्या ॥ ४३ ॥ त्वं तु भक्तो विनीतम् श्रोतव्यं चैव तेऽखिलम्। अशक्याल्पेन कालेन सा श्रोतुं विष्णुसंहिता ॥ १४ ॥ वक्याम्युद्धृत्य सारं ते यथा न स्यादिहाश्रुतम्। मया पृष्टो यथा भूयो भगवान् सङ्ग्रहेच्छ्या॥ ४५॥ सारभूतां ममचिचित् संक्षिप्तां विष्णुसंहिताम्। तम्त्रोदेशीऽथ तद्याख्या वैभवं क्षेत्रनिर्णयः ॥ ४६ ॥ मन्त्रोद्धारोऽचेना मुद्रा संस्कारोऽमेश्च मण्डलम्। दीक्षामिषेचनं भूमिः प्रासादो बिम्बलक्षणम् ॥ ४७॥

१. 'रती मू' स. म. पाठः २. 'तः' कः पाठः ३. 'नन्वय' ख. ग. पाठः, ४. 'यथेच्छया' घ., 'यथेच्सया' क. पाठः. ५. 'प्स' घ. पाठः.

प्रतिष्ठापञ्चकं चैव विम्बशुन्दिक्रमस्तथा।
अधिवासः प्रतिष्ठा च प्रतिष्ठानन्तराक्रिया॥ १८॥
उत्सवश्च तथा यात्रा बलिविश्वाचेनं तथा।
जीर्णोन्दारो महोत्पातशमनं स्वपनं तथा॥ १९॥
प्रोक्षणं कर्मशेषश्च समयाचारसङ्ग्रहः।
योगो भागवतश्चैवमध्यायास्त्रिशदेव तु॥ ५०॥
याष्टोत्तरशताध्याया महती विष्णुसंहिता।
तत्रोक्तानां तु सर्वेषामधीनामिह सङ्ग्रहः॥ ५१॥
सेयं गुँह्यतमा पुण्या स्पष्टार्था विष्णुसंहिता।
सुक्तिमुक्तिप्रदा श्चेया विष्णुना स्वयमीरिता॥ ५२॥
इति विष्णुसंहितायां प्रथमः पटलः।

अथ द्वितीयः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् तन्त्रव्याख्यानमादितः।
येन सम्यक्कृतेनेह सिद्धिभवित शाश्वती॥१॥
दीक्षाभिषेकवान् भक्तो ब्राह्मणः समयस्थितः।
परानुत्रहवान् वागमी सिद्धः सिद्धान्तपारगः॥२॥
वादजल्पवितण्डाभिः परतन्त्रविधातकृत्।
सर्वलक्षणसम्पन्नः सत्यवादी दृढव्रतः॥३॥
निर्दोषो योगविद् दान्तः कर्मज्ञः कालवित्तमः।
व्याचक्षीतोपसन्नेभ्यः स्वशिष्येभ्यो विशेषतः॥४॥
दीक्षितेभ्यो विनीतेभ्यो भक्तेभ्यश्चापि यत्नतः।
दिजेभ्योऽधीतवेदेभ्यः श्रद्धधानेभ्य एव च॥५॥

१. 'पुण्यतमा गुह्या स्फुटाथी' ख. स. पाठः.

अभिवाद्य गुरुं शिष्यः सुखासीनः प्रयत्नवान् । पठेत् प्रणवपूर्वे तु शृणुयाच पुनर्गुरोः ॥ ६॥ अभ्यसेच हिजैरेव ताहरीदीक्षितैः सह । ज्ञात्वैवमभिषिक्तस्तु परेभ्यः प्रतिपाद्येत् ॥ ७ ॥ दीक्षयेच ततः शिष्यान् कुर्याच स्थापनादिकम्। दीक्षितोऽपि न श्र्वस्तु पठेच शृणुयात् तथा ॥ ८ ॥ गुरुद्तं जपेन्मन्त्रमर्चयेत् स्थण्डिले च सः। व्याख्यास्थापितदेवाचीहोमेष्वस्य न कर्तृता ॥ ९ ॥ दीक्षितस्यापि किन्त्वेष कामं विशेसतु कारयेत् । सर्वेऽर्था येन तन्यन्ते त्रायन्ते च भयाज्जनाः ॥ १० ॥ इति तन्त्रस्य तन्त्रत्वं तन्त्रज्ञाः परिचक्षते । वेदमूलतया तन्त्रमाप्तमूलतयाथवा ॥ ११ ॥ पुराणवत् प्रमाणं स्यात् तथा मन्वादिवाक्यवत् । हृष्टानुमोपमाशाब्दैरथीपत्त्या च पञ्चधा ॥ १२ ॥ सर्वेऽप्यर्थाः प्रतीयन्ते यदि नामासता भवेत्। दृष्टमक्षोद्भवं ज्ञानं राज्दादिविषया मतिः॥ १३॥ प्रमाणं विषयाक्षादिदोषैरा भासता स्मृता ततः सामान्यतो दृष्टं पूर्ववच्छेषवत् त्रिधा ॥ १४ ॥ अनुमानं भवेद् भाविभूतार्थज्ञानसाधनम्। उपमा यत्र सादृश्यादुगमेयार्थदर्शनम् ॥ १५ ॥ यार्थीदापद्यते सेयमर्थापत्तिरिहेष्यते । वेदतन्त्रादिभेदेन शाब्दं तु बहुधा स्मृतम् ॥ १६ ॥

Ė

स्वयं प्रकाश एकेषामात्मान्येरनुमीयते । प्रकृतिश्च विकृत्योभावागमैर्विविधैरिप ॥ १७ ॥ निष्कलः सकलैर्भावैः सृष्टैः स्रष्टानुमीयते । ज्ञात्वैवं सुज्यते सर्वमिति सर्वज्ञ एव सः ॥ १८ ॥ आप्तप्रोक्ततया तन्त्रं प्रमाणमिति ये विदुः। विद्प्रामाण्यमप्याहुरासमूलतयैव ते ॥ १९ ॥ तच्छैववैष्णवबाह्यसौरकौमारभेदतः। पञ्चधा भिद्यते तन्त्रं वक्तृणां च विशेषतः ॥ २० ॥ विष्णोर्धर्मप्रवक्तृत्वात् तत्त्रोक्तं मनुवाक्यवत् । ब्रह्माविष्णू हि धर्माणां प्रवक्तारौ बुधैः स्मृतौ ॥ २१ ॥ यथा तु वेदवृक्षस्य शाखाभेदा ह्यनेकशैः। 'तथा भेदाः समाख्याताः पञ्चरात्रस्य सूरिभिः ॥ २२ ॥ कियापाठविशेषैस्तु भिद्यन्ते ते पृथक् पृथक् । तन्मूळानि च तन्त्राणि मुनिभिर्देवमानुषैः ॥ २३ ॥ बहुधा सम्प्रणीतानि तेनेदं बहुधा स्मृतम् ! तथा बहुविधेऽप्यस्मिन् पञ्चरात्रेऽतिविस्तरे ॥ २४ ॥ अभेदेन स्थितं तत्त्वमेकमैंव तु नान्यथा। गोचरं कुलमित्युक्तमनुष्ठानेषिद्गेषतः॥ २५॥ तदेव ज्ञापकं तेषां देशिकत्वे न संशयः। वैखानसाः सात्त्वताश्च शिख्येकान्तिकमूलकाः॥ २६॥

१. 'धा' ग. पाठः

गोचरास्तु समाख्याता वासुदेवाद्यजाश्रयाः। भिद्यन्ते पञ्चधेते तु गोचराः पारमार्थिकाः॥ २७॥ अर्चनं सर्वकालं तु देवदेवस्य नित्यशः। अयाचितोपपन्नेन कुटुम्बस्य च प्रोषणम् ॥ २८॥ वृत्तिभेदः क्रिया चेति यत्र वैखानसं कुलम्। एककालं द्विकालं वा विष्णोराराघनं स्फुटम् ॥ २९ ॥ क्षत्रवृत्त्योपपन्नेन कुटुम्बस्य च पोषणम् । नावर्तनं च सङ्गामे सर्वशास्त्रेषु कौशलम् ॥ ३०॥ प्तैस्तु लक्षणैर्युक्ताः साच्वतास्ते प्रकीर्तिताः। कृषिवाणिज्यगोरक्षा हिकालं विष्णुपूजनम् ॥ ३१॥ एतच हरयते यत्र शिखनस्ते प्रकीर्तिताः। शुश्रृषणं द्विजातीनां मेक्षवृत्त्या च वर्तनम् ॥ ३२॥ सकृचीराधनं येषां ते तथैकान्तिकाः स्मृताः। एककालं डिकालं वा त्रिकालमथवा पुनः॥ ३३॥ अर्चनं देवदेवस्य मनोवाक्कायकर्मिः। अयाचितोपपन्नेन वर्तनं येषु दश्यते ॥ ३४ ॥ स्वशिष्याद् वर्तनं वापि वैश्वया मूलसं इकाः। प्रत्येकं पश्चभिभेदेस्तौन्यासन् पश्चविंशतिः ॥ ३५॥ तन्त्राणि पुनरेतेषामपर्यन्तः प्रविस्तरः। भक्ताश्र भगवद्भक्ता दासाः पा(र्ष ? रिष)दास्तथा ॥

१. 'दा' ग. पाठः- २. 'स्तस्यास' स. म. पाठः

इति भागवतान्तोऽन्यो विभागवह कीर्तितः। भक्ता वर्णस्ताः शान्ता तैष्णता ये त्वदीविताः ॥ ३०॥ दीक्षिता भगवद्भकता दासा वै नैष्ठिकाः स्मृताः। पार्षद्वास्तित्वेकस्थास्तिवेदितवृत्तयः ॥ ३८ ॥ नित्यसातोद्यवादीस्तु पूजका ब्रह्मचारिणः। बिप्रा भागवता ज्ञेयाः सर्वोत्कृष्टतमारतु ते ॥ ३९ ॥ समयी पुत्रकथैव साधको देशिको पुरुः । इति दीक्षितभेदोऽन्यो विहितश्चेह विष्णुना ॥ ४०॥ मण्डळं विधिनासिख्य परिवारवदिर्चितम् । दर्शयेद् यमिहाचार्यः समयी नाम स स्मृतः॥ ४१ ॥ मण्डले देवमाराध्य साङ्गमृतिं यथाविधि । दर्शयेत् स्वयमाचार्यः पुत्रको नाम स समृतः ॥ ४२ ॥ प्रदर्श्य मण्डलं हुत्वा मन्त्रानमौ यथाविधि । दीक्षयेद् यं गुरुः शिष्यं साधकः स तु मन्त्रभाक्॥ ४३॥ मण्डलाग्धनाहोमविधानैरखिलैः क्रमात् । दीक्षयेद् यं गुरुः शिष्यं स तन्त्रज्ञस्तु देशिकः ॥ ४४ ॥ वीक्षितः समयाचारशीलवान् सर्वतन्त्रवित् । अभिषिक्तस्तु विज्ञेयो गुरुध्यानार्चनादिकृत्॥ ४५॥ वर्णेषु विश्रा विश्रेषु वैष्णवास्तेषु दीक्षिताः। तेषु मन्त्रविदस्तेषु तन्त्रज्ञास्तेषु पूजकाः॥ ४६॥ तेषु च ग्रन्थवन्तोऽत्र पाठकास्तेषु तदिदः। तेषु सिद्धाश्च तेष्वेवमाभिषिक्तो विशिष्यते ॥ ४७.॥

त्तर्लोऽतुष्रहकतीस्माद व्याख्यातास्मात् स्वयं हरिः। सङ्ग्रहादेवमाख्याता मया ते तन्त्रगोचराः॥ ४८ ル सेव्यास्तत् प्रेप्सुभिर्नित्यं विष्णोर्यत् परमं मदम्। रात्रयो गोचराः पञ्च शब्दादिविषयात्मिकाः ॥ ४९ ॥ महाभूतात्मका वात्र पञ्चरात्रमिदं ततः। अवाप्य तु परं तेजो अत्रैताः पञ्च रात्रयः ॥ ५० ॥ नक्यन्ति पश्चरात्रे तत् सर्वोज्ञानविसाशनम्। अध्येतन्यमतः श्राव्यमनुष्टेयार्थमादशत्॥ ५१॥ प्रमाणप्रवरं तन्त्रं पञ्चरात्राख्यमीहराम् । एताभ्यः पद्मरात्रिभ्यो व्यतिरिक्तं निरञ्जनम् ॥ ५२ ॥ यदा पश्येत् परं तत्त्वं तदा मुक्तः म नान्यथा । स एव देशिको ज्ञेयः संसारार्णवतारकः॥ ५३॥ स एव भगवान् विष्णुनीफलस्तदनुग्रहः । इति विष्णुसंहितायां द्वितीयः पटलः ॥

अथ तृतायः पटलः ।

# सिद्धः---

अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् विष्णोर्वेभवमुत्तमम् । येन ज्ञातेन शुद्धात्मा वैष्णवं पदमाप्नुयात् ॥१॥ देवतेह परं ज्योतिरेक एव परः पुमान् । स एव बहुधा लोके मायया भिद्यते स्वया ॥ २॥ पुरुषाल्यः स्वयं मायां प्रकृतिं व्यज्य स दिधा । स्थितैस्थिषा च सत्त्वादिगुणभेदात् प्रतीयते ॥३॥

१. 'त्रा' स. पाठः. २. 'ने', ३, 'तं त्रि' स. ग. पाठः.

विष्णुबेह्मशिवाख्योऽसौ स्थित्युत्पत्त्यन्तकृनमतः । मृतयो वासुदेवाचा धर्मज्ञानादिभेदतः॥ ४॥ चतस्रस्तस्य विज्ञेया वेदवर्णयुगाश्रयाः। परमेष्ठी पुमान् विश्वो निवृत्तिः सर्व इससौ ॥ ५ ॥ पञ्चधोपनिषद्भेदान्महाभूतत्वमागतः । मनःश्रोत्रादिभिः षड्भिरङ्गैश्च हदयादिभिः॥६॥ षडक्षरात्मको नित्यमृतुभिश्चेष भिद्यते । सप्तव्याहृतिभिलेंकैदछन्दोभिः ऋतुभिस्तथा॥ ७॥ सप्तधा भिद्यमानोऽसौ विज्ञातन्यो विचक्षणैः। अष्टप्रकृतिभिश्रासावष्टमूर्तिभिरेव च ॥ ८ ॥ अष्टाक्षरमयो नित्यमष्टघा चैष भिचते । नारायणो नृसिंहश्च वैराहो वामनस्तथा ॥ ९ ॥ रामब्रह्मेन्द्रसूर्याश्च चन्द्रस्तैनवधा स्थितः। इन्द्रोऽप्रिश्च यमश्चैव निर्ऋतिवैरुणस्तथा ॥ १०॥ वायुश्च सोम ईशानो ब्रह्मानन्तश्च ते दश । एकादशेन्द्रियभिन्नस्तथा द्वादशमासपैः॥ ११॥ स त्रयोदशघा चैव विश्वेदेवादिभिः स्मृतः । स चतुर्दशघा भिन्नो मनुभिश्चाक्षुषादिभिः॥ १२॥ तिथिभिश्चैव विज्ञेयः स पश्चद्राधा स्थितः । स्वरैः पोडशधा भिन्नो दिक्कोणावान्तरैस्तथा ॥ १३ ॥

१. भि, २. वा, ३ स्मृ, ४. श्रीव तथा ख. ग. पाठः.

मूत्यन्तरैभं विजेयो बहुधा तस्य विस्तरः। एकद्वित्रचतुष्पञ्चषडाद्या विश्वतोमुखाः ॥ १४ ॥ मुखमेदाः समाख्यातास्तस्य विश्वात्मनो हरेः। द्यादयो विश्वतःपाणेर्भुजभेदास्तथा स्मृताः॥ १५॥॥ विविधाभरणा दीघी विविधायुधधारिणः। मूर्घीनश्चेव तस्योक्ता लसन्मकुँटकुण्डलाः । १६ ॥ सहस्रं पौरुषे सूक्ते पादाश्राक्षीण्यनेकशः। हिरण्यगर्भोऽनेकात्मा विमलः स्याम एव च ॥ १७॥ नीलः पीतश्च रक्तश्च नानावर्णश्च कीर्तितः। चन्द्रादित्यौ समृतौ तस्य वामदक्षिणलोचने ॥ १८॥ ब्रह्माणमाहुर्मूधीनं केशांश्रास्य वनस्पतीन् 🕕 भुवोर्मध्यं तथा रुद्रं सोमं च मनसि स्थितम् ॥ १९ । एकादशास्य विज्ञेया रुद्राः कण्ठ समाश्रिताः । नक्षत्रग्रहताराश्च दशनास्तस्य कीर्तिताः॥ २०॥ धर्माधर्मी तथोध्वधिरोष्टसम्पुटमाश्चितौ । इन्द्रामी तालुके तस्य जिह्ना चैव सरस्वती ॥ २१ ॥ दिशक्ष विदिशश्रव श्रोत्रयोः संन्यवस्थिताः। वायुः प्राणेषु विज्ञेयो मरुतोऽङ्गुलयः समृताः ॥ २२ ॥ ऋषयो रोमकूपस्थाः समुद्रा वस्तिगोचराः। नद्य बसुषा चास्य नागाश्च नलके स्थिताः ॥ २३ 👭

१. 'स्तु', २. 'कर्ज़' ख. ग. पाठः.

जातुस्थाविधनौ देवौ पर्वताश्चोरुसंश्रिताः। सुबोऽस्य गुह्मका जेया वसवश्रोरीस स्थिताः॥ २४ ॥ नखाग्रेषु च विज्ञेया दिन्या ओषधयः स्थिताः । नासिकायाः पुदौ ज्ञेयात्रयने दक्षिणोत्तरे ॥ २५ ॥ ऋतवो बाहुमूलस्था मासास्तस्य करेषु च । ललाटाग्रे स्थिताः सिद्धा भ्रुवोर्मेघाः सविद्युतः ॥, २६ ॥ यक्षिकन्नरगन्धर्वा देतेया दानवास्तथा । राक्षसाश्चारणाश्चास्य जठरं तुँ समाश्चिताः ॥ २७ ॥ पितरः प्रेतकूत्रमाण्डवेतालैप्रमथास्तथा । पातालगोचराश्चास्य पाद्युग्मे व्यवस्थिताः॥ २८॥ पार्श्वयोस्तस्य बिज्ञेया यज्ञा वैदिकतान्त्रिकाः। अमिहोत्राद्विक्रमीणि वर्णाश्रमगतानि च॥ २९॥ स्वाहस्वधावषद्काराः सर्वेऽस्य हृदये स्थिताः। ये वै सहस्रनामानी विष्णवः परिकीतिताः ॥ ३० ॥ सहस्मृत्यस्तेऽत्र यथायोगसवस्थिताः। यतः सहस्रसंख्यापि बहुसंख्या प्रकृतिता ॥ ३१ ॥ मूर्तियश्चास्य सर्वीस्ताः संख्यातीता ह्यनेकशः। देवादीसां च सर्वेषां मूर्तयोऽत्रेव कीर्तिताः ॥ ३२ ॥ तस्मात् सहस्वमूर्तिः सैन् विष्णुः सर्वात्मको मतः। दर्पणानां बहुत्वे तु दश्यते नैकता यथा ॥ ३३ ॥

१. 'क्संस्थि' क., 'ररस्थि' ख. ग. पाठः. २. 'च', ३. 'लाः ब्र' स्त. ग. घ. पाठः. ४. 'य' क. पाठः. ५. 'स्र' ख. ग. पाठः. इ. 'स वि' स्त. ग. घ. पाठः.

तद्भव्यक्तं सन्यन्ते विष्णोस्तस्याल्पचेतसः। यथाम्भसीर्द्धाविम्वानि प्रतिशब्दाश्च नैकथा ॥ ३४ ॥ एकोऽप्यात्मा, बहुष्वेविमत्याहुस्तत्त्वदर्शिनः । परमार्थमजानन्तो मूढास्त्वज्ञानमोहिताः ॥ ३५ ॥ क्षेत्रज्ञस्य बहुत्वं हि वद्म्तीह रमान्त च। बाह्मणा यस्य मुखतः क्षत्रिया यस्य बाहुतः ॥ ३६॥ वैश्या यस्योरुतो जातास्तिहिष्णोः परमं पदम् । ईदृशं तं महाविष्णुमप्रमेयमनामयम् ॥ ३७॥ तत्त्रसादादते वक्तुं ज्ञातुं वा नैव शक्यते। सर्वदेवाश्रयो विष्णुः सर्वे देवास्तदात्मकाः ॥ ३८ ॥ अरोषं वाङ्मयं चेदं लोकालोकं चराचरम् । व्याप्तं विष्णुकारीरेण वायुनेवाम्बरं सदा ॥ ३९॥ सर्वे विष्णुपरा देवाः सर्वशास्त्रेषु कीर्तिताः। यतो जाताखिला सृष्टिरन्ते तल्लयभागिनी ॥ ४० ॥ ततोऽन्यः पुण्डरीकाक्षात् को विश्वं व्याप्य तिष्ठति । आधाराधेयभावेन द्विधावस्थो जनार्दनः ॥ ४१ ॥ सर्वभूतहितायासौ स्थितः सकलनिष्कलः। एवं चोनयरूपोऽसौ ज्ञेयो विष्णुः परीत् परः ॥ ४२ ॥ स्थूलसूक्ष्मपरत्वेन त्रिधा च भगवान् स्थितः। प्रभविष्णुर्महाविष्णुः सदाविष्णुश्च स स्मृतः ॥ ४३ ॥

१. 'रावरः' क, पाठः.

स ह्यात्मा जान्तरात्मा च परमात्मा च से स्मृतः। वैराजं लेङ्गिकं चैशं बहिरन्तश्च सर्वशः॥ १८४॥ शब्दादिश्चिन्मयं रूपं जाग्रत्स्वमसुषुप्तिगम्। मन्त्रानुस्वारनादेषु त्रयमन्वेषयेद् बुधः॥ ४५॥ वेदे साङ्ख्ये च योगे च पञ्चरात्रे च केवले। धर्मशास्त्रे पुराणे च मुनिभिर्देवमानुषैः॥ ४६॥ पठ्यते निविलैनिसं विश्वं विष्णुमयं जगत्। अतीतानागतं चैव वर्तमानं च किञ्चन ॥ १७ ॥ इन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्च भूतान्तःकरणानि च । अन्यक्तं त्रिगुणा माया विद्या धमोदयस्तथा ॥ ४८ ॥ नियतिश्र कला कालः सर्वमन्यच तन्मयम्। विष्णुरेव परो देवः सर्वभूतेष्ववस्थितः ॥ ४९ ॥ सर्वभूताचि चैवासी न लद्स्तीह यश सः । ्देवासुराद्यो मत्याः पश्चवश्च सरीसृपाः ॥ ५० ॥ तरवद्वीतृणोषध्यो महाभारानिविद्युतः। विश्वार्थिसरिदारामनगराणि सरांसि च ॥ ५१ ॥ ा लोकाश्चानन्तकालामिप्रेतावासोरगालयाः । ात सप्त भूरादयो बाह्यशैववैष्णवसंज्ञिताः॥ ५२ ॥ सर्वे च विष्णुनैकेन व्यासा इसवधास्य । वराहो भार्गवः सिंहो समश्रीधरवामनाः ॥ ५३॥

१ः कीर्तितः स.च. प. प. २. 'बि' स, 'बे' ग. म. पाठः ३. 'ले', ४. 'त्र' स.च. पाठः.

अश्वकृष्णौ च दिक्ष्वेषां लोकेरण्डं सहााविलम् । यचानुक्तमशेषेण विष्णोरेता विभूतयः॥ ५४॥ विश्वव्यापितयैवैष विष्णुत्वं प्राप्तवान् प्रेमुः। वसनात् सर्वभूतेषु वासुदेवत्वमेव च ॥ ५५ ॥ आदिमूर्तेः समाकृष्ट इति सङ्कर्षणः स्मृतः। प्रचुम्नो चुम्नपृष्टत्वादानिरुद्धोऽनिरोधनात्॥ ५६॥ अच्युतोऽच्यवनाद् योगात् त्रिधामा धामभिस्त्रिभिः। बिलोमेन्द्रियगम्यत्वाज्ज्ञेयोऽन्तर्याम्यधोक्षजः ॥ ५७॥ वैकुण्ठामलवर्णत्वाद् वैकुण्ठश्चायमुच्यते । केशी सर्गान्तयोरस्य स्त इत्येवैष केशवः॥ ५८॥ नरनारीप्रकर्तृत्वान्नराणां चायनादयम् । नारायणो नरोत्थानामयनत्वाद्पां च सः॥ ५९ ॥ माधवो मधुषूत्पत्त्या धवत्वाद् वा श्रियः स्मृतः । मां विन्दतीति गोविन्दो दुःखानां हरणाद्धरिः॥ ६०॥ मध्वाख्यासुरघातित्वादुच्यते मधुसूदनः । त्रिभिः स्वैविक्रमैर्व्याप्त इति ज्ञेयस्त्रिविक्रमः॥ ६१॥ वामनो हुस्वतायोगाच्छ्रीधरो वहनाच्छ्रियः। हृषीकाल्येन्द्रियेशत्याद्रृषीकेशोऽयमीरितः॥ ६२॥ पद्मं नाभेरभूद् यस्य पद्मनाभरततः स्मृतः। उदरालम्ब दामास्येत्युक्तो दामोदरश्च सः॥ ६३॥ स रुद्रो रोदनाज्जातो ब्रह्मा बृंहणकर्मणा। इन्द्रश्च परमैश्वर्याद् वहनाद् वह्निरुच्यते ॥ ६४॥

१. 'स' क. पाठ: २. 'वि' ख. ग. घ. पाठ: १. 'बे' क. ग. पाठ:

थमः संयमनात् पुंसां वरणाद् वरुणस्तथा। वायुर्वानात् सवात् सोम ईशश्रेष्टो जनेष्वतः ॥ ६५॥ आदित्योऽदितिपुत्रत्वाचन्द्रश्चन्द्यतीति सः । इत्येवं गुणवृत्त्वोह्यैः शब्दैरेकोऽप्यनेकघा॥ ६६॥ प्रतीयतेऽम्भसीवेन्दुर्बेहुत्वं नास्य तावता । यथा सर्वगतो वायुरतिसूक्ष्मो न दृश्यते ॥ ६७ ॥ तथा सर्वगतो विष्णुरज्ञैस्तज्ज्ञैस्तु दृश्यते । इच्छाज्ञानकियाभेदात् तिस्रो वै तस्य शक्तयः॥ ६८॥ याभिद्यादशधा भिनाश्चतस्रस्तस्य मूर्तयः। सा तु शक्तिः परा सृक्ष्मा येच्छाख्या कामरूपिणी॥ ६९॥ ओतं प्रोतं यया सर्वे दृश्यते सचराचरम्। द्विघा विभज्य सात्मानं क्रियाज्ञानप्रवर्तनम् ॥ ७० ॥ प्रकरोति जगत् कृत्स्नं स्वतन्त्रमिव तद्दशात्। क्रियाशक्तवापरी विष्णुः ज्ञानशक्तया खगेश्वरः॥ ७१॥ तं यज्ञ पुरुषं प्राहुस्तपञ्छन्दोमयं खगम्। इच्छाशक्तया तु विज्ञेयः पुरुषो यः परोऽव्ययः ॥ ७२॥ ज्ञानपूर्व प्रवर्तेत क्रिया कर्ता ततः पुनः। ज्ञानाधारा किया ज्ञेया न चैका संप्रवर्तते ॥ ७३॥ कियाज्ञानप्रमेदेन शक्तिरेका परस्य नुः। द्विधा व्याप्य जगत् कृत्स्नं चराचरमवस्थिता॥७४॥ शक्तिशक्तिमतोर्थसमान्न भेदोऽस्ति परस्परम् । अभिन्नं तेन बोद्धव्यं क्रियाज्ञानद्वयं बुधैः॥ ७५॥

एक एव त्रिधारूपों भेदेनानेन संस्थितः किया ज्ञानं तथेच्छा च त्रितयं चैकमेव हि ॥ ७६ ॥ उपचारः स्मृतो भेद एकस्यैव महात्मनः। खगोपेन्द्रशिवाश्चेवमाभिन्नास्तेन कीर्तिताः॥ ७७॥ इन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्च बुद्धेरेव विभूतयः। अहङ्कारविकाराश्च जलबुहुद्वन्मताः॥ ७८॥ गोष्वप्यनेकवर्णासु यथा क्षीरैकवर्णता। तथाश्रयेषु भिन्नेष्वप्येकरूपमवेक्ष्यताम् ॥ ७९ ॥ क्षणभाङ्गि जगत् सर्वे विद्ययेतत् सचराचरम् । तदभङ्ग्येकमेवेह यद् विष्णोः परमं पदम् ॥ ८० ॥ तस्येश्वरस्य चैश्वर्यात् सर्वमेतत् प्रवर्तते । सेश्वरं हि जगत् कृत्स्नं नानीश्वरिमदं मवेत्॥ ८१॥ क्षेत्रज्ञस्य बहुत्वं च वदन्त्यज्ञानमोहिताः। न क्षेत्रज्ञबहुत्वं तु तत्त्वज्ञानां तु सम्मतम्॥ ८२॥ <mark>उपाधिभेदाद्</mark> ये त्वाहुर्बहुत्वं परमात्मनः । संसरन्त्येव ते मूढा नाष्नुवन्ति परं पद्म ॥ ८३ ॥ येषां विश्वसृजोऽप्यस्य सर्वज्ञत्वमनीपिसतम् । तैः प्रमाणप्रमेयानां सम्बन्धो नोऽवधारितः ॥ ८४ ॥ संस्थानिनां समुत्पत्त्या जगतो जन्म यन्मतम् । तदीशकृतमन्योऽलं प्रकृतैर्न हि चोदने ॥ ८५ ॥ तस्मादीशकृतं विश्वं तदूढं तन्मयं तथा। तत्पालितं तदर्थं च तदीयं चेति गृद्यताम् ॥ ८६ ॥

तस्येद्दशस्य देवस्य प्रभावो नन्वदुर्गमः ।
स्वयमेव स तं वेद यदि वा न तथा श्रुतेः ॥ ८७ ॥
यतो जाताखिला सृष्टिरियं को वेद तत् परम् ।
अवीग्देवा हि तत्सृष्टा ब्रह्माचा अपि मूर्तयः ॥ ८८ ॥
तथापि महिमोद्देशस्तस्योक्तोऽचिन्त्यरूपिणः ।
दिन्त यन्महिमानन्त्यं न ते विष्णाविति श्रुतिः ॥ ८९ ॥
इति विष्णुसंहितायां तृतीयः पटलः ॥

ा अथ चतुर्थः पटलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्णयम् ।
सृष्टिसंहारयोगं च भोक्तुभोज्यत्वसंयुतम् ।। १ ॥
क्षेत्राख्या प्रकृतिज्ञेया तिहत् क्षेत्रज्ञ ईश्वरः ।
उभयं चेदमत्यन्तमिन्नामिव तिष्ठति ॥ २ ॥
अव्यक्तं बुद्धयहङ्कारौ तन्मात्राणीह पञ्च च ।
एकाद्शेन्द्रियभूतैः क्षेत्रमेवं प्रकीर्तितम् ॥ ३ ॥
स्थूलसूक्ष्मविभागेन हिधा क्षेत्रमवस्थितम्
कार्यषोडशकं स्थूलं सूक्ष्मं बुद्धवादिमात्रजम् ॥ ४ ॥
तदिनत्यं च नित्यं च शरीरं सर्वदेहिनाम् ।
पुर्यस्यामुषितो भोक्ता पुरुषश्चेष कथ्यते ॥ ५ ॥
चिन्मात्रः पुरुषो व्यापी व्याप्यौ पृक्षिगुणा जडा ।
तन्नियोगात् स्वतन्त्रेव सूते भावान् हरत्यि ॥ ६ ॥

१. ध्यां वैभव प', २. 'प्यं पुंस्रीगु' ख. ग. पांठः.

पराशीचेतनासूक्ष्मा त्रिगुणा नित्यविकिया। प्रकृतिर्गुणभेदात् तु बुद्धचादिविकृतिस्त्रिधा॥ ७॥ सत्त्वं सुखं रजो दुःखं तमो मोहश्च ते गुणाः। तेऽन्योन्याभिभवव्यक्तामिथुनाश्रयवृत्तयः ॥ ८ ॥ लघुप्रकाशकं सत्त्वं क्रियानिबन्धकृद् रजः। तमो गुरुनिरोध्येते सितरक्तासिताः स्मृताः ॥ ९ ॥ त्रिभिरेव गुणैरेतैः प्रकृतिस्थैः समन्विताः । सर्वे भावा भवन्त्येते श्रेष्ठमध्यमकन्यसाः॥१०॥ प्रकृतेर्गुणसंयोगभेदैरेकोऽप्यनेकधा । निर्गुणोऽपि पुमान् भाति स्फटिकोऽन्यैरिवान्वितः ॥ ११॥ सात्त्विकरर्चयेन्मुक्त्ये भावभीगाय राज्ञसैः। तामसैः परपीडादी मिश्रितैर्मिश्रसिद्ये ॥ १२॥ तस्मात् तं प्रत्युपासीनः सर्वान् भावानतन्द्रतः। कुर्याच सात्त्विकानेव भावानन्योपमर्दनात्॥ १३ ॥ महदाख्याष्ट्रधा बुद्धिजीताव्यक्ताद् गुणैस्त्रिभिः। चतुरेकत्रिभेदा सा बुद्धिरष्टविधा स्मृता॥ १४॥ भा धर्मी ज्ञानं च वैराग्यमैश्वर्य सत्त्वबुद्धयः। अवैराग्यं रजोबुद्धिरधर्माचास्तमोधिकाः ॥ १५॥ यमश्च नियमो धर्मी मनोवाक्कायजित्रयः। वेषप्रसादनायासौ कर्तन्यो मोक्षकाङ्क्षिभिः॥ १६॥

र्ं भें ख. ब. पाठः,

श्रद्धा धृतिः प्रसादाख्यो मानसो धर्म उत्तमः। सत्यित्रयहितालापो वाग्धर्म इह कीर्तितः॥ १७॥ शारीरः परिचर्याशुच्यनुग्रहमयैस्त्रिधा । एते धर्मास्तु कर्तव्या वर्णाश्रमगताश्च ये ॥१८॥ वैदिकास्तान्त्रिका वास्य सिद्धिर्भवति नान्यथा। ज्ञानं तु मोक्षधर्मार्थकामाङ्गत्वाचतुर्विधम् ॥ १९॥ द्धिधा विवेकनिर्वेदकृतं वैराग्यमिष्यते । आद्यमाभ्यन्तरं मुक्त्यै बाह्यमन्यतु बन्धनम् ॥ २० ॥ जातो बुद्धेरहङ्कारस्त्रिविधस्त्रिगुणात्मकः। येन जन्तुरनात्मानमात्मानमिव मन्यते॥ २१॥ वैकृतः सास्विको गर्वो राजसस्तैजसाह्यः। भूतादिस्तामसो नाम्ना गर्वभेदा इमे स्मृताः॥ २२ ॥ वैकारिकादहङ्कारात् पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि चै। समुत्पन्नानि यैर्ज्ञानं नरस्यार्थेषु जायते॥ २३॥ कर्मेन्द्रियाणि पञ्चैव कर्मार्थानि च तैजसात्। मनो जातं दिरूपं च ततः सङ्करपसाधनम् ॥ २४ ॥ मनः श्रोत्रादिषु ज्ञेयं चित्तं वागादिषु स्मृतम् । भूतादेः पञ्च जातानि तन्मात्राणि यथाक्रमम् ॥ २५॥ शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः। परमेष्ठ्यादयो ज्ञेया विष्णोस्ताः पञ्च शक्तयः॥ २६॥

१. 'बं त्रिधा', २. 'तु' ख. स. पाठः

याभिरेषं परो देवः परमे व्योम्नि तिष्ठाते। चिच्छक्तिः सर्वकार्यादिकूटस्था परमेष्ठयसौ ॥ २७ ॥ दितीया तस्य या शक्तिः पुरुषाख्यादिविक्रिया। विश्वाख्या विविधाभासा तृतीया करणात्मिका ॥ २८॥ चतुर्थी विषयं प्राप्य निवृत्त्याख्या स्थिता पुनः। पूर्णज्ञानिकयाशक्तिः सर्वाख्या तस्य पञ्चमी ॥ २९॥ एताभिः शक्तिभिर्युक्तः परमात्मा निरञ्जनः । उत्पत्तिस्थितिसंहारहेतुः स्यादिकयोऽपि सन् ॥ ३०॥ निम्रहानुमही चौपि करोति जगतः प्रमुः। एकैकोत्कर्षभेदेन पश्चधा पश्चशाक्तिभिः॥ ३१॥ पञ्चात्मानः स्मृता होते सक्ष्मरूपा व्यवस्थिताः। संसारविषयातीता योगगम्याः सनातनाः ॥ ३२॥ एतत् सुक्षमश्रीरं तु कथितं मूर्तिकारणम्। तन्मात्रेभ्यस्तु भूतानि क्रमाञ्जातानि पञ्च वै ॥ ३३॥ ब्योम वायुश्च तेजश्च जलं पृथ्वी च पञ्चमी। एतत् स्थूलशारीरं तु सर्वाधारं प्रजायते ॥ ३८ ॥ श्रोत्रं त्वक्चक्षुषी जिह्ना घाणं बुद्धीन्द्रियाणि तु । कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिगुह्यपाय्वङ्घयः स्मृताः ॥ ३५॥ एवं सृष्टिः शरीरान्ता स्थूलसूक्ष्मविभागतः। कीर्तिता ते मया सर्गविपरीतो लयकमः॥ ३६॥

 <sup>&#</sup>x27;व', २. 'दिः कू' क. पाठः. ३. 'वा', ४. 'खि'
 स्व. ग. पाठः. ५. 'स्थूलश' स. पाठः. ६. 'मुक्तिका' स. ग. पाठः.

यथैकसूक्ष्मदेहोऽपि देही जन्मनि जन्मनि । देहैरनेकतामेति तथा देवोऽपि मूर्तिभिः॥ ३७॥ परस्य पुरुषस्यैव शक्तयः कोटिशोऽपराः । जातिनामस्वरूपाणां भेदाद् भिन्ना इव स्थिताः॥ ३८॥ शरीरं भौतिकं प्राप्य कर्माभः स्वैरुपार्जितैः। दीर्घ भ्रमन्ति संसारे ते वै संसारिणों जनाः॥ ३९॥ शुभेन कर्मणा यान्ति गतिमूर्ध्वमुखीं शुभाम्। अशुभेनाशुभां चैव तथा गतिमधोमुखीम् ॥ ४० ॥ पुमांसो व्याकृते मग्नाश्चिद्रूपा अपि ते स्वतः। अशक्ताः स्वं परं ज्ञातुमाश्रयध्वान्तमोहिताः॥ ४१॥ रागद्देषाद्यस्तेषां दोषाः प्रकृतिसम्भवाः । संसारवासनामेव कुर्वन्यस्य पृथग्विधाम् ॥ ४२ ॥ तेषां सत्त्वगुणोद्रेके गतिर्देवत्वमिष्यते। मानुष्यं रजसा प्रोक्तं तिर्यक्तं तमसा तथा॥ ४३॥ एवं शरीरिणः सर्वे गच्छन्ति विविधां गतिम्। कालचकं समारुह्य भ्रमन्यज्ञानमायया ॥ ४४ ॥ यत्र व्यस्ताः समस्ता वा धर्माचाः सात्त्विका गुणाः। स त्रियोऽस्यात्रियश्चाच्यो यत्राधर्मादयः स्थिताः॥ ४५॥ प्रलयान्ते तु सम्प्राप्ते निर्व्यापारः परः पुमान् । विज्ञानघनरूपोऽसौ परमे व्योम्नि तिष्ठति ॥ ४६ ॥ यत एवमतो लब्ध्वा शरीरं सर्वसाधनम्। शुमं कर्मेव कर्तव्यं तत्त्रसादाय मानवैः ॥ ४७ ॥

१. 'द्वं' खं, ग. घ. पाठः

प्रसादितेऽस्मिन् सर्वेषां स्ववणीश्रमकर्मभिः। सर्वे हस्तगताः कामा मुक्तिश्चान्ते न दुर्लभा ॥ ४८ ॥ कार्यार्थी मूर्तयस्तस्य लोकानुप्रहहेतवः। अतः साकारमिष्ट्रेमं भक्त्याप्याः सर्वसिद्धयः ॥ ४९॥ भक्त्यैव परया तुष्टो देवदेवः स योगिनाम्। पूजाद्यनुत्रहायादौ रूपं मेजे चतुर्भुजम् ॥ ५०॥ तस्मात् तेनैव रूपेण ध्येयोऽच्यश्च सदा बुधैः। आकारेऽस्मिन् कृता पूजा स्तुतिर्वा ध्यानमेव वा ॥ ५१॥ विधिना शास्त्रदृष्टेन देव एव कृता भवेत्। उदयायापैरः पूज्यो निर्वाणाय परः पुमान् ॥ ५२ ॥ पूर्वाह्ने चापराह्ने च पूजनं शस्यत तयोः। दयाममष्टमुजं देवं कल्पयित्वा सवाहनम् ॥ ५३ ॥ सायुधं सपरीवारमुदयार्थी प्रपूजयेत । शुद्धस्फटिकसङ्काशं शङ्खचकगदाधरम्॥ ५४॥ चतुर्भुजमनन्तस्थं यजेन्मोक्षाय भक्तितः। सृष्टिबीजं विदुः पद्मं चकं स्थितिनिबन्धनम्॥ ५५॥ गदाराङ्को च संहारमुक्त्यथौं सर्वदा समृतौ। सर्वतत्त्वयुतस्यैव पूजा संहारमार्गतः॥ ५६॥ ध्यानं फलानपेक्षित्वमिति मोक्षार्थिनां कमः। उत्तरोत्तरभूयिष्ठं कर्मवाग्बुद्ध्युपासनम् ॥ ५७॥ तामसं राजसं चैव सात्त्विकं च तथा भवत । समयोऽप्रे समाचारः स्वाध्यायो द्रव्यसङ्ग्रहः॥ ५८॥ १. 'ब' क. पाठः.

शुद्धिर्यागः स्तुतिध्यानिमत्येवं विधिरष्टधा । द्वितिधः पुरुषो भक्तो दीक्षितोऽदीक्षितस्तथा ॥ ५९ ॥ दीक्षितः सर्वकर्तान्यः समयाचनमात्रभाक् । नित्याची समयो भक्तिविश्वासः पूजनादरः ॥ ६० ॥ यत्नः कथाश्रुतिः शान्तिरनाजीवो व्रताष्टकम् । स्वारामोत्पादितैः पुष्पैर्वन्यैः क्रीतैस्तु वार्चयेत् ॥ ६१ ॥ प्रतिप्राद्यां न पूजार्थं दातुरेव फलं यतः। अलाभे गन्धपुष्पाभ्यां पुष्पैरपि समर्चयेत् ॥ ६२ ॥ पुष्पालाभे तु तोयेन तोयालाभे तु चेतसा ॥ ६२३ ॥ इति विष्णुसंहितायां चतुर्थः पटेकः।

अथ पश्चमः परलः।
अथ वक्ष्यामि संक्षेपान्मन्त्रोद्धाराविधि परम्।
यिसन् सम्यक्कृतं मन्त्रा वीर्यवन्तः स्युरिष्टदाः॥१॥
विविक्ते सुसमे देशे शुचौ स्निग्धे मनोरम।
पुष्पप्रकरसंकीणे मन्त्रोद्धारं समाचरेत् ॥ २ ॥
स्नात्वौचान्तः कृतन्यासां गन्धपुष्पाद्यलंकृतः।
सानुगः प्रयतो मन्त्री सृत्रपातं प्रकल्पयत् ॥ ३ ॥
चतुष्पष्टिपदं कृत्वा चन्दनेन सुगन्धिना।
आदिहान्तां समालिख्य मातृकामष्टवर्गिणीम्॥ ॥ ॥
आदिपङ्कौ द्विशो वर्ग वर्गशोऽन्यत्र चान्ततः।
नादात् सर्वगतादृष्टवर्गोत्पत्तिमनुस्मरेत् ॥ ५ ॥

१. 'तैर्द्रव्येर्व' क. पाठः. २. 'त' ख, ग. घः पाठः. ३. 'ता' इ. पाठः.

नादोऽकारः स्वयं जातो वासुदेवात्मकस्ततः । संकर्षणाख्ययाकार इकारश्च शिवाख्यया ॥ ६ ॥ ईकारश्र ततो जातस्ती च संकर्षणात्मकौ। ब्रह्मोकारोऽत ऊकारः प्रद्यमाल्यौ च तौ स्मृतौ ॥ ७॥ हंसाख्योऽस्माद्दकारोऽत ऋकारश्चानिरुदकः। **लकारो महदाख्योऽज** लृकारश्च ततोऽजनि ॥ ८ ॥ ततो रुद्राख्य एकार ऐकारक्चाप्यनन्तरः। प्राजापत्याख्य ओकार औकारश्च तदात्मकः ॥ ९ ॥ बिन्दुस्तस्माद्धरीशात्मा विसर्गोऽस्माच ते स्वराः। तस्माद्धरीशाद् बाह्यचादिमातृभेदेन सप्तथा॥ १०॥ कादिवर्गा यशादी च न्यस्तव्यास्तेऽन्यपङ्किषु । एवं सरस्वतीं देवीमष्टवर्गीतिमकां शुभाम् ॥ ११॥ गन्धपुष्पैर्यजेद् वर्णदेवतानामभिः क्रमात्। ततो गारुडमश्चिभ्यामुद्धतं वर्णहारकम् ॥ १२॥ यमाल्यमोद्दयं चेष्ट्रा तेन मैन्त्रान् समुद्धरेत्। प्रणवाष्टाक्षरोद्धारे वासुदेवः स्वयं भवेत् ॥ १३ ॥ षट्के संकर्षणो ब्रह्मा गायत्र्यां चािकके हरः ! प्रद्युम्नस्त्वजितोद्धारे नारसिंहेऽनिरुद्धकः ॥ १४ ॥ वासुदेवादिभिः स्वे स्वे वीजमन्त्राश्च हेतयः। आदिसेनैव तुद्धार्याः पञ्चोपनिषदादयः ॥ १५ ॥ आदादिमुद्धरेत् पूर्व पुनस्तत्रैव पञ्चमम् । षष्ठान्तं चादिवर्गोनं त्रयमेकत्र योजयेत् ॥ १६॥

१. 'दीर्घस्तदाख्य' स्त. ग. पाठः, २. 'मोंद्वयं' क. पाठः, ३. 'सर्वान् ' स्त. ग. घ. पाठः.

एतत् तैत् परमं तत्त्वमक्षरं परमं पदम् । अनेनैवार्चनं विष्णोर्जपो होमश्र मोक्षदः॥ १७॥ त्रिदेवगुण्रवेदामिसन्ध्यालोकद्शास्वयम् । वेदादिरक्षरव्याप्त्या सर्वमन्त्रादितां गर्तः ॥ १८ ॥ पञ्चमान्तं परं तारात् षष्टान्तं सत्रयोदशम् । देवनाम चतुर्थ्यन्तमिलेतन्मन्त्रलक्षणम् ॥ १९॥ एवं पडक्षरो मन्त्रो निर्बीजोऽप्राक्षरस्तथा। डिषट्के भगवच्छब्दो नमस्कारात् परो भवेत् ॥ २०॥ बीजें तारादिनत्यन्तं सर्वत्राख्या न चेत् परा। यत्राख्या तु चंतुर्थ्यन्ता नमस्कारस्तदान्ततः ॥ २१ ॥ चतुर्थमप्टमे बीजमादिषष्टान्तबिन्दुर्कैम् । हृद्यं तद्बीजर्म्य विष्णुबीजं च यद् विदुः॥ २२॥ हितीयाचं शिरश्चास्य बिन्हन्तमुपकल्पयेत्। अप्रमाचं शिखाबीजं तृतीयस्वरमेदितम् ॥ २३॥ चतुर्थं कवचं चान्त्ये पञ्चमस्वरबिन्दुमत् । तदेवास्त्रं भवेत् तस्य पोडशस्वरसंयुतम् ॥ २४ ॥ एतत् पञ्चाङ्गमुद्दिष्टं निर्चीजस्य पडात्मनः। यदाख्याजातिमिर्युक्तं सर्वकामप्रदं विदुः॥ २५॥ 🚛 जिं मूलमङ्गानि दिचतुष्षष्ठयोगतः। नेत्रान्तानि षडण्याहुद्दीद्शान्त्यचतुर्दशैः॥ २६॥ नमोन्तानि निराख्यानि साख्यानि तु सबीजके। प्रणवानन्तरं बीजमनन्ते चेन्नमोन्वितम् ॥ २७ ॥

१. 'तु प' क, पाठः. २. 'तम्', २. 'जता' ग. पाठः. ४. 'मत्', ५. 'दस्य' स्व. ग. पाठः.

सबीजस्येदमुद्दिष्टं मूलमन्त्रस्य लक्षणम्। तासत् सबिन्दुकैर्वणैः स्वरभेदितवीजकैः ॥ १८॥ नमोन्ताख्यैः षडङ्गानि नेत्रान्तं तत् प्रकल्पयेत्। हृद्यं कुन्दसङ्काशं शिरो भिनाञ्जनप्रभम् ॥ २९॥ शिखा तु पिङ्गला ज्ञेया कवचं हेमसन्निभम्। विद्युदाकारमस्रं स्यान्नेत्रं ज्वलनसन्निभम् ॥ ३०॥ ज्ञानसन्तोषनित्यत्वस्वातन्त्र्याविष्ठवैभवैः। हृदयादिगुणैर्युक्तः सकलोऽनुग्रहादिकृत् ॥ ३१ ॥ स्वाहाकारवषट्कारौ होमे शान्तिकपौष्टिके। नमस्कारो जपाचीदावैश्वर्ये प्रणवोऽन्ततः॥ ३२॥ आदौ तारनमोमध्ये विन्द्रन्ताः षोयरावलाः। पराय भगवतस्थाने पञ्चोपनिषदादिषु ॥ ३३॥ ... प्रथमः परमेष्ठवातमा पुरुषातमा तथापरः। विश्वात्माथै निवृत्त्यात्मा सर्वात्मा पञ्च ते स्मृताः॥ ३४॥ आवाहने विसर्गे च योज्याः पञ्च कमोत्कमात्। प्रोक्षणे शान्तिहोमे च द्रव्यशुद्धौ च कीर्तिताः॥३५॥ पुरुषः प्रकृतिश्चोमौ जीवप्राणसमाह्यौ । बुद्धयंहकारसङ्कल्पास्तन्मात्राणीन्द्रियाणि च ॥ ३६॥ भूतानि चेति बिन्द्रन्तैर्मादिकान्तैरनुक्रमात्। पञ्चिवंशतितत्त्वानि विज्ञातव्यानि देशिकैः॥ ३७॥ अष्टमान्त्यं स्वरान्त्याभ्यां कालदिङ्मन्त्रयोः क्रमात्। खकारो वैनतेयस्य विशेशस्य ततः परम् ॥ ३८॥

१. 'न्तान्यस्य क' ख. ग. घ. पाठः. २. 'बे' ३. 'च', ध. 'क्र', ५. 'न्तः स्वरान्ताभ्यां' ख. ग. पाठः.

कालबीजमनन्तस्य दीवैंरङ्गानि तस्य षद्। अक्षबीजं तु वर्णान्त्यं चक्रमण्डलकल्पने ॥ ३९॥ पैद्मस्य प्रणवेऽस्यांशाः पत्रकेसरकर्णिकाः । हुर्वाक्षराणि बीजानि नाभिस्थे सवनत्रये॥ ४०॥ असंवृतस्वरैः कालमरैमासेषु योजयेत्। अविसर्गैः स्वरैराचैर्वामदक्षिणपार्श्वयोः ॥ ४१ ॥ राशीनां तैर्विसर्गाद्यैरप्यूह्यास्तिथयो द्विघा। अश्वयुक्त्रभृतीन्येषु नक्षत्राणि यथाक्रमम् ॥ ४२ ॥ बिन्द्रन्तैरादिकान्तैरतु हादिमान्तैर्नव ग्रहाः। अर्कादयः स्वराशिस्था राहुकेतू च यद्गतौ ॥ ४३ ॥ सकारश्च षकास्श्च नेम्योरन्तर्बहिष्ठयोः। प्रकुलादीनि तत्त्वानि योज्यानीह पृथक् कमात् ॥ ४४ ॥ द्वादशाक्षरबी जैरतु योज्या विष्णवादयोऽस्माः । ऋतवो मूलबीजैस्तु वसन्ताद्या यथाक्रमम्॥ ४५॥ चक्रमण्डलयागे तु विशेषोऽयमिहोदितः। भद्रकस्थिण्डलाचीसुँ न मन्त्राः कालसंश्रयाः ॥ ४६ ॥ नामाष्टकंद्विषट्कस्थं विद्यहेधीमहेन्वितम् । क्रमेण कल्पयेत् तन्नो विष्णुरन्ते प्रचोदयात् ॥ ४७॥ गायत्री वैष्णवी ज्ञेया सर्वपापहरा त्वियम् । यद् दत्तमनया सर्वे प्रतिगृह्णाति देवराट्॥ ४८॥

 <sup>&#</sup>x27;चकस्य', २. 'रं मासे', ३. 'नि प्रशिष्ठु क' ख. ग. पाठः.
 'यां', ५. 'के' क. पाठः.

उपचारे चे योक्तव्या पक्वे पूर्णाहुतौ च सा। सहस्रारेति संकीर्त्य हुंकारं फट् च योजयेत्॥ ४९॥ षडक्षरमिदं ज्ञेयं सुद्दीनमखण्डितम्। क्षुद्रभूतिपशाचादिवारणं रोगनाशनम्॥ ५०॥ सचतुर्दशबिन्द्रन्त्यं नारासिंहं च तादृशम्। विलोमाष्टमवर्गार्णेस्तारपूर्वैरबिन्दुभिः ॥ ५१॥ वासुदेवादयो योज्या नमोन्ता दिक्षु मूर्तयः। दीर्घैस्तैरेव कोणेषु शान्तिः श्रीश्र सरस्वती ॥ ५२ ॥ रतिश्चेति क्रमाद् योज्याश्चतस्रो मूर्तिशक्तयः। अष्टमस्यादिबीजं तु हिससान्तेन संयुतम् ॥ ५३ ॥ सप्तमस्य दितीयं च तृतीयं च तथा भवेत्। द्वितीयस्य तृतीयं च तृतीयावरणे क्रमात् ॥ ५४ ॥ दीर्घोऽन्त्यादिस्तु बिन्द्दन्तो हितीयस्य हितीयकः। बिन्द्रेकादशसंयुक्तः सोऽन्त्यादिश्च सबिन्दुकः ॥ ५५ ॥ दिक्कोणेषु क्रमादष्टी बीजानि कथितानि च। वर्गादिभिः ऋमाद् बीजैरिन्द्राद्याः परितः स्मृताः ॥ ५६॥ बज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च तहितीयैः सबिन्दुाभिः । विष्वक्सेनोऽन्तवौंकारो नमोन्तः परिकीर्तितः ॥ ५७॥ सर्वासां देवतानां तु गुणशक्तिसमन्वयात्। बीजानि कल्पयेद् विद्वान् पश्चरात्रविशारदः ॥ ५८ ॥

१. 'प्र' क. ध. पाठः. २. 'न्तौ' ख. ग. पाठः.

अक्षराणि हु वाक् प्रोक्ता न सा प्रक्षीयते किल । तस्माद् वर्णे गृहीतेऽपि न शून्यं पुटमुच्यते ॥ ५९॥ व्यञ्जनानि स्वरानत्र गृह्णीयाच पृथक् पृथक् । तद् गृहीतं गृहीतं च सन्धयित्वान्यदुद्धरेत् ॥ ६० ॥ सकलीकरणं नाम मन्त्रसंस्कार उत्तमः। तस्मादुद्धरणं कार्यमिष्ट्व। कोष्ठेषु मातृकाम् ॥ ६१ ॥ अनक्षरेषु कोष्ठेषु पूजयेन्मन्त्रमुद्धृतम् । एवं समुद्धृता मन्त्राः प्रणवोद्दीपितौक्षराः ॥ ६२ ॥ वीर्यवन्तो भविष्यन्ति भुक्तिमुक्तिफलप्रदाः। गत्वैकान्ते शुचौ देशे स्नाताचान्तो जितेन्द्रियः ॥ ६३॥ मण्डले देवमाराध्य साङ्गं सावरणं क्रमात्। जपेत् षड्विंशतिं लक्षौन् वतस्थोऽनैन्यमानसः ॥ ६४ ॥ तिलानां घृतिमश्राणां सहस्रं चैव होमयेत्। ततस्तु सिध्यके मन्त्रो वरदंश्चापि जायते ॥ ६५ ॥ सप्तलोक्यां यदिष्टं स्यादात्मनः सुखसाधनम् । तन्होग्यत्वमनेनाशु याति ध्यानप्रयोगतः॥ ६६॥ देवशक्तिरमोधेषा न कचित प्रतिहन्यते। देवदानवयक्षेषु किम्पुनर्मात् । जने ॥ ६७ ॥ यक्षिणी किसरी चाथ दिव्ययोग च मानुषी। तस्य षट्पञ्चससैकमासतः किंकरी भवेत् ॥ ६८ ॥

१. 'तु', २. 'ताः क्रमात् ॥ वी' ख. ग. पाठः ३ 'क्षं' क. पाठः ४. 'नान्य' ख. ग. पाठः ५. 'ब्या या या च' क. पाठः

नाम संकीर्त्य साध्याया बीजान्ते वशमेरिवति। बीजमन्ते च योक्तव्यं ज्वलद्दद्विस्फुलिङ्गमुक् ॥ ६९॥ कुँ इतप्रयोगेण साधयेदचिराद् बलात्। एवमेवाभिचारेषु फट्कारान्तं प्रयोजयेत्॥ ७०॥ नामान्ते नाशमायातु विशेषोऽयं च विद्यते । नामान्ते नम इत्युक्त्वा ततो बीजं विचिन्तयेत्॥ ७१॥ आकर्षे च वशीकारे विशेषोऽयमिहोदितः। विसंज्ञं विह्वलं साध्यमायान्तं चिन्तयेदलम् ॥ ७२ ॥ कलशो हेमरत्नाढचस्तद्धृतोऽविरतां वहन्। ध्येयः स्वपुरतो धारां धनस्यापरिमाणतः॥ ७३ ॥ भृतिकामस्य योगोऽयं नाम्ना वैश्रवणस्य हि । प्रयच्छित्विति नामान्ते वसुनाम सनामकम् ॥ ७४ ॥ वशीकारे परां कन्यामाप्नोति चिरमभ्यसन् । लभ्यतामिति नामान्ते तस्याः संपरिकीर्तयेत् ॥ ७५ ॥ उचाटे गच्छतु ज्ञेयमायात्वानयनेऽभ्यसेत्। प्रीतावावहतु प्रीतिं विदेषे देषमृच्छतु॥ ७६॥ यत् सिसाधयिषुर्विद्यानिदं सिद्धं पुनर्जपेत्। तस्य सिध्यति तत् क्षिप्रं किन्तु श्रद्धाभियोगतः॥ ७७॥ हृद्वीजं तु प्लुतं चिन्त्यं ज्वलद्रष्टतनौ स्थितम्। अनेनैवात्मनः कृत्वा सकलीकरणं तनौ ॥ ७८॥

१. 'रु' क. पाठः, २. 'हेरितः' ख. ग. पाठः.

येन येन स्वरेणैतद् युक्तं यत्र नियुज्यते । तदेतत् साधयत्याशु न मोघमिति धारणा ॥ ७९॥

इति विष्णुसंहितायां पञ्चमः पटलः ॥

## अथ षष्टः परलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् स्नानाचामादि पूजनम्। येन सम्यक्कृतेनेह साधकः सिद्धिमाप्नुयात् ॥ १॥ तीर्थे नद्यां तटाके वा सुधीरीत्वा कुशादिमान्। मदमस्त्रेण सङ्गृद्य सर्वदोषविवर्जिताम् ॥ २ ॥ अंस्रेण क्षालिते तीर्थे संस्थाप्य विभजेत् त्रिधा। अस्त्रेण च हृदा प्रोह्य भागांस्तान् कवचेन च ॥३॥ प्रदक्षिणं परिक्रम्य नमस्कृत्वाथ तज्जलम् । पूर्वीशेन मलस्नानं कृत्वा मञ्जेत् त्रिरोमिति ॥ ४ ॥ हितीयेनालभेत् पश्चादाचम्य विधिपूर्वकम् । तृतीयं दिक्षु सर्वासु क्षिपेद् विद्योपशान्तये ॥ ५ ॥ प्रतिस्रोतः पुनर्मज्जेत् तीर्थे ध्यात्वा तु वैष्णवम् । तींर्थं पुनः समासाध विधिनाचम्य वाग्यतः॥६॥ मन्त्रन्यासं क्रमात् कृत्वा प्रोंक्ष्य मूलादिभिस्तथा । ततश्चाचम्य कुर्वात प्राणायामत्रयं क्रमात् ॥ ७ ॥ मूलमन्त्रेण साङ्गेन च्यैस्तेन सुसमाहितः। नाभ्याश्चिष्टेन ताँयेन ततस्तेनाघमर्षणम् ॥ ८ ॥

१. 'सम्यक्पक्षा' क., 'निलायक्षा' घ. पाठः. २. 'ब्यक्रेण सु' क. पाठः. ३. 'भ्यां' ख. ग. पाठः ४. 'तत्त्वेन' क. पाठः,

समस्तेन समुद्दिष्टं सर्वपापहरं तथा। कृत्वाभिषेकमुत्तीर्य परिधाय सिताम्बरम् ॥ ९ ॥ आचान्तो न्यस्य सम्प्रोध्य कुशाग्रैः पूर्ववत् क्रमात् । उपविश्य शुचौ देशे प्राणायामत्रयं चरेत् ॥ १०॥ परतत्त्वेन कृत्वैवं नमस्कृत्य च मार्जयेत् । उपस्थानं ततः कुर्यात् परतत्त्र्वेन देशिकः ॥ ११ ॥ ध्यात्वा ज्योतिर्मयं विष्णुं मण्डलस्थं जलार्घ्यदः। स्थित्वाष्टोत्तरजप्तेन मूलमन्त्रशतेन तु ॥ १२॥ गायज्या चैव वैष्णज्या प्रणवाद्यन्तरुद्धया । उपविश्य शुचौ देशे ततस्तर्पणमारभेत्॥ १३॥ विष्ण्वादिदेवताश्चर्षीन् मनुष्यांश्च पितृंस्तथा । तर्पयेत् तानशेषेण पश्चात् तीर्थं तु संहरेत्॥ १४॥ मूलमन्त्रं जपन् गच्छेद् वाग्यतिश्चन्तयन् हरिम् । आजानु पादौ प्रक्षाल्य हस्तावाकोर्परं पुनः ॥ १५॥ त्रिः पिबेद् ब्रह्मतीर्थेन द्विरुन्मृज्य मुखं पुनः । वामहस्तं च पादौ च प्रोक्ष्याङ्गानि पुनः स्पृशेत्॥१६॥ वेदास्त्रयस्त्रिभिः पानैः पितरदच पितामहाः । कर्मशस्तृप्तिमायान्ति तथैव प्रपितामहाः ॥ १७ ॥ मार्जने प्रथमे ब्रह्मा दितीये दक्ष एव च । तत्राथवेतिहासाश्च तृप्तिमायान्ति संस्मृताः॥ १८॥ चक्षुषोः स्पृष्टयोस्तृप्तिं चन्द्रादित्यौ प्रयास्यतः । अङ्गुष्ठेऽनामिकां कृत्वा तर्जनीं पवनो नसोः ॥ १९ ॥

१. 'मेण तृप्ति' ख. ग. पाठः.

कनिष्ठां कर्णयोदस्त्रौ बाह्वोरङ्गुष्ठकेन च। शक्रशैलारच तृष्यन्ति नाभौ विष्णुश्च मध्यया ॥२०॥ महाविष्णुः सदा विष्णुरचतुर्भिहृदि केऽखिलैः। एतदाचमनं प्रोक्तं दीक्षितस्य विशेषतः॥ २१॥ यागस्थानं समासाद्य देवं संस्मृत्य वाग्यतः। अस्त्रेण गृहमालोक्य वेदिं स्थण्डिलमेव च ॥ २२॥ ततः प्रदक्षिणीकृत्य नमस्कृत्य समाहितः। कृत्वोपवीतवद्वस्रमुत्तरं प्राङ्मुखः शुचिः॥ २३॥ नारसिंहेन दिग्बन्धं कृत्वा पद्मासनस्थितः। परतत्त्वं समुचार्य कृत्वा ब्रह्माञ्ज्लिं शुभम् ॥ २४ ॥ प्राणायामत्रयं कुर्याद् धारणात्रयसंयुतम् । नाभिमण्डलमध्ये यं धूम्रं चण्डानिलात्मकम् ॥ २५॥ विश्लेषयद्यं देहात् सर्वगात्रोपशोपकम्। धारयेद्धृदये चामि तारेणाकदुपाहृतम्॥ २६॥ ज्वालाभिास्तर्यगृध्वीधो दहन्तं काष्ठवत् त**तु**म् । शिखान्ते जीवमायोज्य बीजेन सुसमाहितः॥ २७॥ गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण ततोऽकस्योपरिस्थितात्। चन्द्रादमृतमानीय स्वतनुं भस्मसात्कृताम् ॥ २८॥ ष्ठावियत्वा नवं देहं पार्थिवैः परमाणुभिः। जलबुद्धदमध्यस्थं प्राजापत्यं तु कल्पयेत् ॥ २९ ॥ औत्मानं योजयित्वात्र सर्वज्ञं गतकल्मषम् । अस्त्रशोधितयोर्मूलं करयोर्व्यापकं न्यसेत्॥ ३०॥

१. 'सूर्यात्मानं योजयित्वा स' ख. ग. पाठः.

दक्षिणेऽङ्गुष्ठमारभ्य बीजानि क्रमशो न्यंसेत्। ताराद्यन्तानि वामेऽपि तलान्तमुभयत्र तु॥ ३१॥ अङ्गानि च तयोन्यस्य सर्वाङ्गे व्यापकं न्यसेत्। प्रथमं मूर्धि विन्यस्य ललाटे च दितीयकम् ॥ ३२ ॥ तृतीयं हृदये चैव चतुर्थं नाभिमण्डले। पञ्चमं तु न्यसेद्वीः पादावस्थं तु षष्टकम् ॥ ३३ ॥ सृष्टिन्यासोऽयमासनि कर्तव्यः काम्यैसिद्धये । रिथते कुर्यात् स्थितिन्यासं नाभ्यादि हृदयान्तकम् ॥ ३४॥ श्यिते संहतिन्यासं पादादि प्रतिलोमतः। स्थितिन्यासो गृहस्थस्य सृष्ट्याख्यो ब्रह्मचारिणः॥ ३५॥ मुमुक्षोः संहतिन्यास एवं न्यासिस्त्रधा स्मृतः। एवं न्यासविधिं कृत्वा ताराद्यन्तैः षडक्षरैः ॥ ३६ ॥ हृदयादीनि चाङ्गानि स्वस्थानेषु नियोजयेत्। जप्त्वा मन्त्रं ततोऽस्त्रेण संविध्य शकलं त्यजेत्॥३७॥ पुष्पमस्त्रेण च क्षिप्त्वा सम्भारानुपकल्पयेत्। अस्रक्षालितपात्रस्थे गन्धपुष्पान्विते जले॥ ३८॥ मन्त्रं न्यस्याष्टकृत्वस्तु प्रणवेनाभिमन्त्रयेत्। ततस्तु प्रोक्षणं कुर्यादस्त्रमन्त्रेण सर्वतः ॥ ३९॥ फट्कारान्तेन मेधावी ततः पठि प्रकल्पयेत् । मण्डले स्थण्डिलेऽचीयां पूजयेद्धृदि वा बुधः ॥ ४० ॥

१. 'णा', २. 'म' ख. ग. घ. पाठः. ३. 'स्बस्वस्थाने नि' ख. ग. पाठः

स्थिण्डलाचर्चनात् सिद्धो हत्पद्मे मनसार्चयेत्। धर्माधर्मादिपादेषमनन्तमयमासनम् ॥ ४१ ॥ त्रिगुणाकलितं मायाविद्यासितसितौस्तरम् । विपुलं स्थण्डिलेऽम्यर्च्य गन्धपुष्पैर्यथाकमम् ॥ ४२ ॥ तस्योपरि तथा पद्मं प्रणवेन समाहितः। तदंशैः सूर्यसोमाग्निमण्डलात्मत्रयं पुनः ॥ ४३ ॥ उपर्युपरि सङ्कल्प्य पत्रकेसरकर्णिकाः । विमलोत्कर्षिणी ज्ञाना क्रिया योगौ यथाक्रमम् ॥ ४४ ॥ प्रह्वी सत्या तथेशा चै केसरेष्वष्ट शक्तयः। मध्यतोऽनुप्रहा चान्ते पूज्याः सर्वार्थसिद्धये ॥ ४५ ॥ हृद्येवं योगपीठस्थं ध्यात्वा विष्णुमतन्द्रितः । क्षालिते तैजसे पात्रे गन्धपुष्पयुतोदके॥ ४६॥ प्रणवेन स्मरेद् विष्णुमन्यक्तस्योपरिस्थितम् । विष्णुमूर्तिं ततो घ्यात्वा सर्वतेजोमयं विसुम् ॥ ४७ ॥ कर्णिकोपरि सञ्चिन्स निरुध्य सकलीकृतम्। पूजयेत् साङ्गमन्ययो भक्लार्घादिभिरन्युतम्॥ ४८॥ पूर्वेण हृद्यं न्यस्य दक्षिणेन शिरस्तथा। पश्चिमेन शिखां चैत्र कत्रचं चोत्तरेण तु ॥ ४९ ॥ आग्नेयादिषु कोणेषु पूजयेदस्त्रमुत्तमम् । वासुदेवादिकान् न्यस्य दिक्षु शक्तीश्च कोणतः॥ ५०॥ तह्रहिः राङ्कचकाब्जगदा दिक्षु निवेशयेत्। कोणेषु च ततः शार्ङ्गखेटखङ्गशरान् न्यसेत्॥ ५१॥

१. 'तां तनुम्', २. 'गेति शक्तयः', ३. 'ना' ख. ग. पाठः. ४. 'अमृर्चे तु त' ख. ग., 'अमृर्चे तं त' घ. पाठः.

इन्द्रमरिन यमं चैव निर्ऋतिं वरुणं तथा । वायुं सोमं तथेशानं स्वासु दिक्षु कमान्न्यसेत् ॥ ५२ ॥ वज्रं शक्ति च दण्डं च खड्गं पाशं ध्वजं तैथा। गदां त्रिशूलं च बहिस्तेषामस्त्राणि कल्पयेत् ॥ ५३ ॥ अय्रतो वैनतेयं तु तृतीयावरणाद् बहिः। विष्वक्सेनं तथैशान्यां द्वितीयावरणाद् बहिः॥ ५३॥ सर्वेषामपि चैतेषां प्रत्येकं पद्ममासनम् । नामभिः कल्पयेद् विद्वानध्ये देवाय भक्तितः ॥ ५५॥ पाद्यमाचमनीयं च स्नानमालेपनं तथा। वस्त्रालङ्कारपुष्पाणि धूपदीपनिवेद्यकम् ॥ ५६ ॥ तत्सर्वे विष्णुगायज्या दा्तव्यं तु यथाकमम् । दत्त्वा देवाय भूषान्तं स्नानाद्यङ्गेषु कल्पयेत् ॥ ५७ ॥ गायत्र्या च ततः पुष्पं देवायान्येभ्य एव च । व्यस्तेन मूलमन्त्रेण समस्तेन च तैः सह ॥ ५८॥ यागोऽयं तस्य विज्ञेयः सदान्येऽच्यीः स्वनामिः। परतत्त्वेन व्याप्यान्ते पूजयेत् तं सनातनम् ॥ ५९॥ धूपं दीपं निवेद्यं च दत्त्वारमे विधिपूर्वकम् । यथासम्भवतोऽन्येषां निवेद्यमुपकल्पयेत्॥ ६०॥ अग्नौ च कल्पयेत् साङ्गं योगपीठस्थमुञ्ज्वलम् । परिस्तरणपर्युक्षापवित्रकरणादि यत् ॥ ६१ ॥ प्रणवेनैव सर्व तत् कृत्वाथाज्येन होमयत्। द्शांशमङ्गमूर्चीनामन्येषामेकशः क्रमात् ॥ ६२॥

१. 'क्रमात्' ख. ग. पाठः. २. 'न चाप्यन्ते' ख. ग. म. पाठः.

नमः पारिषदेभ्यश्चेलप्टदिक्षु बलिं हरेत्। आचम्य सकलीकृत्य जप्त्वा स्तुत्वा प्रणम्य च ॥ ६३ ॥ अर्घ्यं दत्त्वा क्षमस्वेति संहत्य हृदि योजयेत् । ध्यायेज्ज्योतिर्भयं देवं शङ्खचकगदाधरम्॥ ६४॥ पीतवस्त्रमुदाराङ्गं सर्वाभरणभूषितम् । शुद्धरफटिकसङ्काशं वासुदेवं चतुर्भुजम् ॥ ६५ ॥ शङ्खचकगदापाणि धृतश्रीवत्सकौस्तुभम्। तथा सङ्कर्षणं ध्यायेज्ञातरूपसमैप्रभम् ॥ ६६॥ दूर्वामरकतप्रख्यं प्रद्युम्नं च तथा सारेत्। नीलाम्बुदप्रतीकाशमनिरुदं तथैव च ॥६७॥ शान्तस्फटिकसङ्काशां श्रियं पद्मरजःप्रभाम्। सरस्वतीं तथारूपां रातिं दयामां तु चिन्तयेत्॥ ६८॥ शुक्रवर्णे तथा शङ्खं चक्रमिसमप्रमम्। गदां चैव हरिद्रामां सुवर्णामं तु पङ्कजम्॥ ६९॥ गदां स्त्रीलक्षणेर्युक्तां सर्वसंहारकारिणीम् । खड्गमाकाशसंकाशं ध्यायेचकसमाकृतिम् ॥ ७० ॥ शाङ्गे च तत्समं पीतमधोभागे गदासमम्। शरं च धनुराकारं खेटकं खड्गसन्निभम्॥ ७१॥ चक्रमुत्रं प्रभूताक्षं नाम्यरप्रथिनेमिकम्। लेलिहानं दुरालोक भ्रमद्वद्विस्फुलिङ्गमुक्॥ ७२॥ चतुर्वाहुं दिबाहुं वा दंष्ट्रिणं पिङ्गमूर्धजम्। लम्बोदरं तथा राङ्कं ह्रस्वकुञ्चितमूर्धजम्॥ ७३॥

१. 'मयं प्रभुम्' ग. पाठः. २. 'चलद्व' ग., 'ज्वलद्व' ख. पाठः

इन्द्रः स्थामो यमः पीतो वरुणः स्थाम एव च।
शङ्खामलरुचिः सोमो विहाः शोणस्तु कीर्तितः॥ ७४॥
सदंष्ट्रो निर्म्धातेः स्थामो वायुर्धूमः प्रशस्यते।
ईशानस्तु भवेद् रक्त एवं ध्यायेत् क्रमादिमान्॥ ७५॥
इन्द्राकारं भवेद् वज्रं चित्रशास्त्रोदितं तु वा।
एवमस्त्राणि दिक्पानामन्येषां च प्रकल्पयेत्॥ ७६॥
अभिवर्णश्चतुर्वाहुँस्ताक्ष्यों लून।अनासिकः।
प्रसन्निव दशा ध्येयो महापक्षो महावलः॥ ७७॥
विष्वक्सेनोऽभ्रवर्गस्तु शङ्खचक्रगदाधरः।
पश्चमूर्धा चतुर्वाहुरनन्तः पृष्ठतो हरेः॥ ७८॥
ध्येयोऽन्ये पार्धदास्तस्य ज्ञातन्याश्चागमान्तरे।
योऽनेन विधिना विष्णुं पूजयेद् भक्तिमान् नरः॥ ७९॥
तस्य हस्तगताः कामा इहामुत्र च योगिनः॥ ७९३॥

देति विष्णुसंहितायां वटः पटलः ॥

अथ सप्तमः पटलः।
अथ वक्ष्यामि संक्षेपान्मुद्राणां लक्षणं परम्।
न्यासादिषु प्रयुज्यन्ते यथा मुद्राः सुगोपिताः॥ १॥
अञ्जलिः प्रथमा मुद्रा क्षिप्रं देवप्रसादनी ।
वन्दनी हृद्यासक्ता किञ्चिद् दक्षिणतो नैता ॥ २॥

१. 'हुरनन्तः पृष्ठतो हरेः' ख. ग. पाठः. २. 'अर्चनाध्यायः ॥' घ. पाठः ३. 'त्र'. ख. ग. पाठः

ऊर्घ्वोङ्गुष्ठो वाममुष्टिर्दक्षिणोऽङ्गुष्ठबन्धनः । वामस्य तस्य चाङ्गुष्ठो भवत्यूर्ध्वमुखः स्थितः ॥ ३ ॥ तिस्रः साधारणा मुद्रा मूर्नीनामिह कीर्तिताः । पद्मासनगतो मूर्झि कुर्यादञ्जलिबन्धनम् ॥ ४ ॥ - मुद्रा ब्रह्माञ्जलिनीम देवसानिध्यकारिणी। अनया बद्धया चैव नित्यं तुष्यन्ति देवताः ॥ ५ ॥ तस्मात् तु सर्वदेवानां मुद्रामेनां प्रदर्शयेत् । सम्मुखौ प्रस्तौ कृत्वा किञ्चिदाकुञ्चिताङ्गुली ॥ ६ ॥ अङ्गुष्ठाभ्यां लिखेदन्तर्भुद्रैषावाहिनी स्मृता। कृत्वा नताङ्गुली हस्तावृध्वीङ्गुष्ठौ तु चालयेत् ॥ ७ ॥ सान्निध्यमुद्रिका ज्ञेया न्यस्तवत् स्थापनी भवेत् । उभावन्तर्गताङ्गुष्ठौ मुष्टी कुर्यानिरोधिनी ॥ ८॥ संहतौ तु करो कृत्वा मध्येऽङ्गुष्ठौ निपीडयेत् । प्रसार्य चाङ्गुलीः सर्वा मुद्रेयं परमेष्ठिनः ॥ ९ ॥ एकैकस्य क्रमादन्या अङ्गुलीश्र नियोजयेत्। पुरुषादिक्रमेणैव सर्वमुद्राः प्रकल्पयेत्।। १०॥ सप्तजन्मकृत पाप यच पातकपञ्चकम्। मुद्रापञ्चकविज्ञानान्नस्यत्वेव न संशयः ॥ ११ ॥ वामहस्तेन मुष्टिं तु कृत्वाङ्गुष्ठं समुन्छि्रतम् । हृदि संयोजयेदेतां गृहीत्वेतरमृष्टिना ॥ १२॥

१. 'सब्यस्य', २. 'हस्तौ कि' ३. 'ष्टिं', ४. 'धनीम्', ख. ग. पाठः.

योनिमुद्रा त्वियं प्रोक्ता वैष्णवी भुक्तिमुक्तिदा। दर्शयेद् देवदेवस्य बद्ध्वा पद्मासनं पुरः ॥ १३ ॥ दृष्ट्वें दिशतां सद्यः प्रणामं यान्ति देवताः । यक्षविद्याधराद्याश्च भ्रमन्ति भयमोहिताः ॥ १८॥ वामहस्तमथोत्तानं कृत्वोत्तानं च दक्षिणम् । संश्विष्य भ्रामयेत् पश्चाद् प्रथित्वा चाङ्गुलीः क्रमात्॥ कोटिमुद्रा त्वियं प्रोक्ता देवदेवस्य च प्रिया । अनामामध्ययोर्भध्ये निवेश्याङ्गुष्ठमायतम् ॥ १६ ॥ दक्षिणस्य तु हस्तस्य मुद्रेयं हृद्ये समृता । निर्वर्त्य मुष्टिमाहन्यादङ्गुष्ठाग्रेण तर्जनीम् ॥ १७॥ स्थापयेत् तु ललाटान्ते मुद्रेयं शिरासि समृता । वर्तियत्वा दृढां मुष्टिं कुर्यादङ्गुष्ठमूर्ध्वगम् ॥ १८ ॥ स्थापयेत् तां शिखादेशे शिखामुद्रा प्रकीर्तिता। सम्प्रवेश्यान्तरङ्गुष्ठौ वेष्टियत्वा समन्ततः ॥ १९ ॥ संहरेत तत्प्रदेशिन्यौ मुद्रेयं कवचे समृता। अग्रहस्तं परावृत्य बद्ध्वा नाराचमुष्टिवत् ॥ २०॥ विस्जेत् तिर्यगायम्य मुद्रास्त्रस्येयमीरिता । भूमध्ये स्थापयेद् बद्ध्वा शिखामुद्रामधीमुखीम् ॥२१॥ नेत्रमुद्रेयमाख्याता षडेतास्त्वङ्गमुद्रिकाः। आत्मरक्षणमेताभिः कर्तव्यं साधकैः सदा ॥ २२ ॥ कृत्वाङ्गुष्ठौ समावृध्वै बद्ध्वा हस्तौ परस्परम् । योगसम्पुटमुद्रैयं ध्याने सर्वत्र युज्यते ॥ २३॥

१. 'तां' ख. ग. घ. पाठ:.

तथैविछद्रवत् कृत्वा कुर्यात्मूर्यन्यधोमुखीम् । अभिषेके प्रयोक्तव्या मुद्रेयं पावनी परा ॥ २४ ॥ मणिबन्धसमे। हस्तावूध्वै शाखाः प्रसारिताः। अन्तःप्रवेशिताङ्गुष्ठौ पद्ममुद्रासने रमृता ॥ २५ ॥ मिणबन्धसमी हस्ती तिर्थक् सम्भ्राम्य चक्रवत्। पर्यायेण प्रयोक्तव्या चक्रमुद्रा महोदया ॥ २६ ॥ मुष्टिं कृत्वा तु हस्ताभ्यामङ्गुष्टौ विनतानुभौ। युक्तवा सम्भ्राम्य निर्भुक्तै। गदाख्या विद्यनाशिनी ॥ २०॥ निबध्य दक्षिणाङ्गुष्ठं वामहस्तस्यमुष्टिगम् । कृत्वा चाङ्गुष्ठत जैन्यौ संयुक्ते प्रस्ते समे ॥ २८॥ तिस्रस्तु दक्षिणस्यान्या बशीयुर्भेष्टिमूर्ध्वतः । शङ्खमुद्रेयमुद्दिष्टा द्रव्याणां स्थापने परा ॥ २९ ॥ धनुषस्तु धनुर्मुष्टिः शरमुष्टिः शरस्य च। खड्गस्य कोशविश्लेषो मुद्रा खेटस्य मण्डलम् ॥ ३० ॥ उभे कनिष्ठिके बद्ध्वा प्रदेशिन्यावुमे तथा। हस्तासुमौ परावृत्तावङ्गुष्ठौ सहितावधः॥ ३१॥ मध्यमानामिक युक्ते चालयेत् पक्षयुग्नवत् । बदा गरुडमुद्रेयं वाहनादौ बलावहा ॥ ३२ ॥ विरलोध्वीङ्गाले हस्तं कृत्वायामेन दर्शयेत्। मुद्रानन्तस्य विज्ञेया शयनादौ प्रयुज्यते ॥ ३३ ॥ कृत्वोत्तानावुभौ हस्ती सम्युटाप्री प्रसारिती। कुर्वीत प्रार्थनामुद्रां सामिध्यादिषु सर्वदा ॥ ३४ ॥

१. 'का' स. म. म. पाठः. २. 'ली' क. पाठः

श्रीवत्सके स्तुभार्थः स्याद्ररःस्पर्शे द्विपार्श्वगः। ऊर्ध्वमुद्रां प्रयुज्यादावुत्तानीकृत्य तां पुनः ॥ ३५॥ मुञ्जेद् वामकृनिष्ठादिकमान्मूर्तिचतुष्टये। किञ्चिदाकुञ्चिताप्रास्तु योजियरवाङ्गुलीः शनैः ॥ ३६॥ तर्जन्यौ मध्यमापृष्ठे योज्ञायत्वा विचक्षणः। अङ्गुष्ठाम्यां लिखेदन्तः शक्तीनां यो।नसंशिता ॥ ३७॥ वामहस्तेन सङ्गृह्य करं तिर्थकप्रसारितम्। संहतं चालयेदेषा ध्वजमुद्रा प्रकीतिता॥ ३८॥ मध्यानामान्तरेऽङ्गुष्ठो निर्गतो मध्यमानता। दक्षिणस्य तु मुद्दी स्थानमुद्रा दैनायकी समृता ॥ ३९॥ अध्योङ्गुष्ठो भवेन्मुष्टिलिङ्गमुद्रा शिवे रम्ता । तर्जयेद् वामतर्जन्या नासायाससया जगत्॥ ४०॥ विष्वक्सेनस्य सा मुद्रा जीणे द्वारादिषु समृता। मानुसो रूपसङ्कल्पो मुद्रा मोक्षार्थिनां स्मृता॥ ४१॥ इतरेषां तु हस्ताभ्यां प्रयोगः शस्यते बुधैः। नान्यसन्दर्शने मुद्रा नानामचं च बन्ध्येत् ॥ ४२ ॥ गुह्यमेति इ तन्त्रेषु तस्माद् रहिस योजयेत्। मुदं कुर्वन्ति देवानां राक्षसान् द्रावयन्ति च ॥ ४३ ॥ इत्येवं सर्वमुद्राणां मुद्रात्वं तान्त्रिका विदुः। पटान्ते बन्धयेन्मुद्रा नचापि कथयेद् बुधः॥ ४४॥ कथनाञ्जायते स्रंसरतरमाद् गोध्याः सदा बुधैः। आनन्याद्खिला मुद्रा वक्तुं ब्रह्मन्! न शक्यते ॥ ४५॥

देवतानां बहुत्वाच मुद्रोद्देशो मयेरितः। प्रणामप्रार्थनाचास्तु मुद्राः सर्वदिवौकसाम्॥ ४६॥ अच्युतस्यापि पूजायामज्ञानां कल्पयेदिमाः। अलाभे सर्वमुद्राणामञ्जलिईदि मूर्धि वा॥ ४७॥ सामान्यमुद्रा विज्ञेया सर्वेषां च दिवौकसाम् । मन्त्रश्च प्रणवो योज्यः सिद्धिरेवं भविष्यति॥ ४८ ॥ पूर्व कृत्वा करन्यासं मुद्राबन्धः शुभो भवेत् । अन्यथा विफलाः सर्वा भविष्यन्ति न संशयः॥ ४९॥ वृथान्यदर्शने वापि प्रयुक्ता विफलास्तथा। कुप्यन्ति देवताश्चास्य सिद्धिमाशु हरन्ति च ॥ ५०॥ गुप्तं मुद्रागणं यस्तु यथाकालं प्रदर्शयेत्। कामाः सर्वेऽस्य सिध्यन्ति प्रीयन्ते चास्य देवताः॥५१॥ सामान्याख्या विशेषाख्यास्तथाङ्गाख्याश्च कीर्तिताः। तथैव परिवाराख्या मुद्रा है।ताश्चतुर्विधाः ॥ ५२ ॥ \*मध्यमानामिके विद्यानङ्गुष्ठाभ्यां तु पीडयेत्। कनिष्ठा तर्जनीयोज्या श्रीवत्सस्य प्रदर्शयेत् ॥ ५३ ॥ अनामा पृष्ठसंलग्ना दक्षिणस्य कनिष्ठिका । कनिष्ठया तु सङ्गृह्य तर्जन्यानामिकां तथा॥ ५४॥ गृहीत्वानामिकां मध्यामङ्गुष्ठं चोछ्रितं कुरु । तस्मिन्नङ्गुष्ठके श्लिष्टा वामहस्तस्य तर्जनी ॥ ५५॥

१. 'शान्मवेरिता', २. 'श' ख. ग. पाठः

<sup>\*</sup> एसरपद्यात् पूर्वमेतरपटलान्तिस्थितम् ' एवं चतुर्विधा ........ ' इस्यादिपद्यं पठनीयमिति व्याख्यातः प्रतीयते ।

मध्यमे मध्यमां कृत्वा चाङ्गुष्ठं मिणबन्धने । कौरतुभरय त्वियं मुद्रा दर्शनोया च साधकैः॥ ५६॥ सम्मुखावुिक्ति हस्तौ व्योममध्ये विमोचयेत् । तर्जन्यङ्गुष्ठको स्ठिष्य मालामुद्रां प्रदर्शयेत ॥ ५७॥ एवं चतुर्विधा मुद्रा गोप्या यत्नेन सर्वदा । प्रयोज्याश्च यथाकालं साधकैः सि। दिकाङ्क्षिमिः॥ ५८॥ इति विष्णुसंहितायां सप्तमः पटलः॥

अथ अष्टमः परलः ।

अथ वध्यामि संक्षेपादिग्नसंस्कारमुत्तमम्।
प्राच्यां कुण्डमुदीच्यां वा स्थण्डलं बाप्यसम्भवे॥१॥
दिहस्तमेकहस्तं वा चतुरश्रं त्रिमेखलम्।
दिमेखलं वा कुण्डं स्यादेकमेखलमेव वा॥२॥
एककुण्डस्य मानार्धं खातमन्यत्रं तत्समम्।
दादशाष्टचतुर्भिः स्यादङ्गुलैमेंखलोज्ञतिः॥३॥
सात्त्विकी राजसी चात्र तामसी मेखलाः स्मृताः।
चतुरङ्गुलिविस्ताराः सर्वास्ता हस्तमात्रके॥४॥
दिगुणे दिगुणा श्रेया योनिः पश्चिमतो भवेत्।
चतुर्दशाङ्गुला पश्चात् तन्नालं चतुरङ्गुलम्॥५॥
अष्टाङ्गुलं भवेद् वृत्तं।निर्वाहस्त षडङ्गुलः।
गजोष्ठसदशोऽश्वत्थपत्रात्राकार एव वा॥६॥

१. 'मान्म', २. 'मं', क. पाठः. ३. 'व्या', ४. 'स्य' ख. ग. पाठः. ५. 'णा' क. पाठः.

प्राजापत्या गजोष्ठात्रा योनिस्या तु वैष्णवी। कुण्डस्था वैष्णवी शक्तिः प्रकृतिस्त्रिगुणात्मिका ॥ ७ ॥ सा योनिः सर्वभूतानां सिन्धीनां च विशेषतः। प्राच्यां । दोरः समाख्यातं बाह् दक्षिणसौम्ययोः ॥ ८ ॥ उदरं कुण्डाभेत्युक्तं यो।नेः पादी च पश्चिमे । पदान्येकोनपञ्चारात् कुण्डे सप्तविभाजिते ॥ ९ ॥ आदिहान्तां कमात् तेषु पदेषु परिकल्पयेत्। प्रणवं पूर्वमुद्दिस्य मेखलात्रितयेंऽशकान् ॥ १० ॥ व्यापिनं पुरुषं नादं स्मरेद् व्यासं च मातृकाम्। विसर्ग योनिमध्ये च ध्यात्वाझीषोमबिन्दुकम् ॥ ११ ॥ गर्भरूपा तु सा योनिर्मातृकेयं तदु दवा। **पितृमर्त्यसुरांशरथां प्रादक्षिण्येन पूजयेत् ॥ १२ ॥** हकारं मध्यकेष्ठिऽन्त्यं विष्णुं जीवात्मकं तथा। गर्त्ताकारोदरा सेयं प्रकृतिर्गर्भभागिनी ॥ १३ ॥ ज्ञातव्या साधकेनैवं प्ररां सिद्धिमभीप्सता। गायत्री कुण्डरूपेयं चतुर्विशतिधा स्थिता ॥ १४ ॥ तारात्मकः पुमान् विष्णुराधिष्ठातात्र कीर्तितः। नामिगुह्यान्तरं विद्यादग्निस्थानं तु देहिनाम् ॥ १५ ॥ तत्रैवाधीयते गर्भस्तत्र होमश्र सिद्धये। चतुर्विशाङ्गलं कुण्डं गायत्रीसंख्यया समृतम् ॥ १६ ॥ चतुर्विशतितत्त्वानि दिहस्ते द्यङ्गलानि तु। स्वराः पञ्चदशाधस्ताद् योगिः पञ्चदशाङ्गला ॥ १७ ॥

षोड्यः सविसगोंऽत्र नाभ्यन्ते संव्यवस्थितः। सैव वाक्तिः परा विष्णोः परमामृतवाहिनी ॥ १८॥ अरनीषोमात्मका दिन्या सर्वे ज्ञेयं च तन्मयम् । सीग्निरूपेण संहारं सोमरूपेण चोदयम् ॥ १९॥ करोति बिन्दुयुग्मस्था नित्यमेषा मदिच्छया। ब्रह्मलोकं स्थिता भित्त्वा गता भूशी ममालयम् ॥ २०॥ पितृयानं च वामे स्याद् देवयानं च दक्षिणे। मध्येमे ब्रह्मणो मार्गो मुक्तये सैवमीरिता ॥ २१ ॥ सामिरूपा वजत्यूर्ध्व सोमरूपा वजत्यधः। वामदक्षिणतो हित्वा स्थिता व्याप्य जगचयम् ॥ २२ ॥ इडा च पिङ्गला नाड्यो वामदक्षिणपार्श्वयोः। सुषुम्नोध्वेगता नाडी मोक्षमार्गस्तु स स्मृतः ॥ २३ ॥ तत्र चित्तं समाधाय धर्माधर्मविवर्जितम्। सर्वरोगविनिर्मुक्तो लयमायात्यसंशयम् ॥ २४॥ एवं कुण्डशरीरं तु ज्ञातव्यं मातृकामयम् । लीयते विश्वमत्रेति कुण्डं तद्दिश्वकुण्डनात् ॥ २५ ॥ तस्मात् कुण्डेऽत्र होतव्यं विधिद्दष्टेन वर्तमना । धुसंस्कृते यथा क्षेत्रे फलं प्राप्नोति कर्षकः ॥ २६ ॥ हुत्भुक् च तथा ज्ञेयः संस्कृतः फलदो नृणाम्। यथैवाज्यस्य संस्कारः कर्तव्योऽमेस्तथेव चै॥ २७॥ होतव्यं संस्कृते तस्मादमी नासंस्कृते बुधैः। शिष्यस्यैव तु संस्कारो वह्नेराज्यस्य वात्र यः॥ २८॥

१. 'अ' घ. पाठः. २. 'धदे च ज' क. घ. पाठः. ३. 'सः' ख. ग. घ. पाठः.

नाग्न्यथस्तत्त्वतस्तस्मादिष्टो यागेषु सर्वथा। मिथतं मणिजं वाथ श्रोत्रियागारजं तु वा ॥ २९॥ शरावेणामिमानीय तमस्त्रेण तु शोधयेत् । संहारमुद्रया तस्य जीवमात्मनि योजयेत्॥ ३०॥ शय्यां तु चिन्तयित्वादौ धर्माधर्मीदिसंयुतास्। वरास्तरणसंछन्नां धूपामोदाधिवासिताम् ॥ ३१॥ सुगन्धकुसुमाकीणीं नानाद्रव्येश्व शोभिताम्। ध्यायेछक्ष्मी च वायूपां भूषितां नवयौवनाम् ॥ ३२ ॥ साभिलाषामृतुस्नातां फुल्लपङ्कजधारिणीम् । एवं च चिन्तयेत् सौम्यं सदा प्रहिसिताननम् ॥ ३३ ॥ रत्यर्थिनं समासक्तदृष्टिं देवीमुखाम्बुजे। एवंरूपानुभौ ध्यात्वा गन्धपुष्पैः प्रपूजयेत् ॥ ३४ ॥ देवस्य शुक्कमध्यस्थमामिबीजं तु चिन्तयत् । गर्भाशयप्रविष्टं तु तद्रक्तेन समन्वितम्॥ ३५॥ देवं विसर्जयेत् पश्चाद् गर्भाधाने कृते तैथा। कुण्डभूतां ततो देवीं विद्वभूतं च तं स्मरेत् ॥ ३६ ॥ तत्युंसवनसीमन्तजातनामाशनक्रियाः । हृदयादिभिरष्टाष्ट हुत्वाज्यं कल्पयेत क्रमात्॥ ३७॥ वौषद्दन्तेन मन्त्रेण प्लुतान्तेन यथाविधि । पृथक् पूर्णाहुतिं दचाद् गन्धपुष्पेश्च पूजयेत् ॥ ३८॥ प्रणवस्तु सुवो ज्ञेयो मातृका सुगिति द्वयम् । पुरुषमकृतित्वेन विज्ञातन्यं विचक्षणैः ॥ ३९॥

mark 1, So.

रितमात्रं सुवं कुर्याद् वर्तुलं बङ्गुलं सुखम् । गोष्पदं तु यथा मग्नमल्पपङ्को तथा भवेत्॥ ४०॥ वर्तुलानन्तरग्रन्थिविष्कम्भेणाङ्गुलो भवेत् । दण्डेस्तु वर्तुलाकारो ग्रन्थिवकादिवर्जितः॥ ४१॥ कमात् तन्कृताय्रोऽघो नाडी स्याचतुरङ्गुला । स्वयं निपतितः शुष्को दग्घो भग्नश्च दन्तिना ॥ ४२ ॥ दुष्टदेशैभवो वकः स्फुटितश्च सकोटरः। सक्षतः कृमिजुष्टोऽन्यवृक्षजश्चान्यतोमुखः ॥ ४३ ॥ स्रुवः स्यादभिचीराय स्रुग्वा तस्मान कारयेत् । क्षीरवृक्षोद्भवः ज्ञान्त्यै खादिरः सर्वकामदः ॥ ४४ ॥ ब्रह्मवर्चसकृद् ब्राह्मो जुहुर्बाह्मी सदा भवेत्। ऋग्वेदाचास्त्रयो वेदा ब्रह्माचाश्चेव देवताः॥ ४५॥ भूरादयोऽग्नयोऽवस्थाः सवनान्यक्षराणि च । प्रणवांशक्रमादण्डग्रन्थिर्वृत्तेषु कल्पयेत् ॥ ४६ ॥ षाहुमात्रां स्नृचं सप्तषट्पञ्चाङ्गुलविस्तराम् । कारयेन्मध्यतो वृत्तं त्रिभागेन र्च खातयत् ॥ ४७ ॥ तिर्थगूर्ध्वं समं तस्य बहिरर्ध तु शोधयेत । अङ्गुलस्य चतुर्थाशं शेषार्घेऽर्घ तथान्ततः ॥ ४८॥ खातस्य मेखलां रम्यां शेषार्धेन तु कारयेत्। फलाध्यर्घाङ्गलायामं कण्ठं त्र्यंशैकविस्तृतम् ॥ ४९ ॥

१. 'त्रः सुवः कार्यी' ख. ग. पाठः. २. 'ण्डोऽस्य वर्तुरुः कार्यो म', ३. 'गोद्भवो', ४. 'न्यो', '२. 'मा', ६. 'वकेषु', ७. 'गर्त', ८. 'तु', ९. 'स्तरम्' ख. ग. पाठः.

चतुरङ्गुलविस्तारं मुखं पञ्चाङ्गुलं तथो । समायामं तु कर्तव्यं शुंभं हंसमुखाकृति ॥ ५० ॥ धौराकुल्या च तन्मध्ये वृत्तगर्तप्रवेशिनी । कण्ठे कनीयसी नाहं सुषिरं तस्य कल्पयेत्॥ ५१ ॥ धारा स्यात्तद्धोभागे दण्डमूले च युक्तितः। दोषं दण्डं सुवृत्तं च क्रमेणात्रं तनूकृतम् ॥ ५२ ॥ प्रादक्षिण्याद् बिलस्यान्तर्न्यस्तन्याः षोडश स्वराः। दण्डेऽन्ये कोणतोऽन्तःस्था बिलपार्श्वात्रगाः परे ॥ ५३ ॥ तया पूर्णात्र दातव्या स्रुवसम्पुटगुप्तया । खुवेण केवलेनापि होमस्तत्साहैतेन च ॥ ५६ ॥ सुचा नो सुवया तारः केवलोऽपि हि सिब्दिः । सृष्ट्यथोंऽयं सुवस्तरमात् तेनासीनस्तु होमयेत् ॥ ५५ ॥ स्थित्यर्थे सुक् तया पूर्णी तिष्ठनेव तु दापयेत । गायत्री तु जुहूर्बोह्यी स्याचतुर्विशदङ्गुला ॥ ५६ ॥ दण्डाग्रेऽस्यां मुखाग्रेऽन्तर्गण्डयोराज्यवर्त्माने । हृद्यादीनि नेत्रान्तान्यङ्गानि परिकल्पयेत् ॥ ५७ ॥ तारोपस्तीर्णया नित्यं तया पकं तु होमयेत् । शाणापानस्वरूपो च सुक्सुवो कथितावुमो ॥ ५८ ॥ कर्तव्यौ नाभिसंलग्नी प्राणस्थानं तु तिहदुः। धूमस्तु नासिका ज्ञेया पार्श्वयोः कर्णचक्षुषी ॥ ५९ ॥ पूर्वापरं छलाटास्यं विद्वस्थानमिदं भवेत्। कृत्वोक्केखादि गायच्या परिधायार्चितेऽनले ॥ ६०॥ 🐧 'मुखं हं' ख. प. पाठ.. २. 'कार्यकु' 🗉 व पाठ: ६. 'ना'

पूर्ववत् पङ्कजं ध्यात्वा सर्वतत्त्वान्यनुक्रमात्। मध्ये जनाईनं ध्यायेत् सूर्यकोटिसमप्रभम् ॥ ६१ ॥ आहुतीनां सहस्रेण तर्पयेत् तं शतेन ता दश पूर्णाहुतीस्तत्र मूलमन्त्रेण होमयेत् ॥६२॥ द्शांशेनेतरांश्चेव तर्पयेच्चरुणैव वा। नैत्यकेतुविधिह्येष कर्तव्यो दीक्षितैद्विजैः ॥ ६३ ॥ शोषदाहामृतष्ठावकाठिन्यपीरकल्पनैः । तत्तद्वीजकृतैः शोध्यं वद्वरायतनं सदा ॥ ६४॥ यत्परिस्तीर्यते दर्भैयत्प्रणीता निधीयते । यहसा ऋल्प्यते चात्र सर्वे तिहिमशान्तये ॥ ६५॥ स्निग्धे प्रदक्षिणावर्ते सुसमिद्धे हुताशने । विधूमें लेलिहाने च होतव्यं कैमीसिखये ॥ ६६ ॥ अस्पतेजाश्च रूक्षश्च शुक्कः कृष्णश्च योऽनलः। भूलेही विष्फुलिङ्गी च दुर्गन्धश्च न शस्यते॥ ६७॥ रूपादिभेदतः काळी कराळी च मनोजवा । लोहिता चार्धधूमा च ज्वाला चाथ स्फुलिङ्गिनी ॥ विश्वरूपेति सप्तैता जिह्वा ज्ञेया हविर्भुजः। ताभिरस्य मुखं पूर्ण विद्णि सप्तजिह्नकम् ॥ ६९ ॥ लेलिह्यमानमुज्ज्वालं सदा ध्येयं जुहूषता । कर्षांचे जुहुयादाज्यमन त्रासार्धमात्रकम्॥ ७०॥ शुक्तिमात्राहुतार्देधः क्षीरस्य मधुनस्तथा । यवतण्डुलशालीनां प्रसृतिः पृथुकस्य च ॥ ७१ ॥

१. 'काम्यास', २. 'साप्तजिह्वकम्' स. ग. पाठः.

लाजानां मुष्टिमात्रं तु फलानां स्वप्रमाणतः । भक्ष्याणामभयामात्रं मूलानां खण्डनत्रयम् ॥ ७२ ॥ दूर्वीणां च त्रयं साग्रं सक्तूनां कर्षमात्रकम्। तिलानां सर्षपाणां च मुद्रानां चैव पञ्चकम्॥ ७३॥ एकैकं चैव होतव्यं पुष्पाणां समिधां तथा। चतुर्यहीतमापूर्य सुदेणाज्यं महासुचा ॥ ७४ ॥ पुर्णोहुतिस्तु दातव्या नित्यमन्छिन्नधारया । अरितनमात्रमिष्माख्यं समित्पूगं घृताप्छुतम्॥ ७५॥ पालाशं युगपन्नित्यं होतव्यमविकम्पितम्। स्रवेणाज्यमुपस्तीर्य जुह्वां पिण्डह्यं चरोः॥ ७६ ॥ घृतांभिघारितं पक्वं यत् साद्यन्तस्रुवाहुति। एवमेकैकपिण्डं तु पुनर्दिरमिघारितम् ॥ ७७॥ प्रधानाहुतिहोमान्ते होत्वयं स्विष्टकृद् भवेत्। अन्यत् सर्वे घृताभ्यक्तं दक्षिणस्य करस्य तु ॥ ७८ ॥ जुहुयाद्देवतीर्थेन कनिष्ठामूलवर्तिना । सुवेणैव द्रवद्रव्यं द्धिक्षीरादि सर्वदा ॥ ७९ ॥ होतव्यं विधिना सर्वमन्यथा दोषमाप्नुयात् । पूर्व त्रिः क्षालितैः शालितण्डुलैरमलैश्रहम् ॥ ८० ॥ यन्त्रेणामावधिश्रित्य श्रपयेद् व्यजनानिलैः। संस्कृत्य विधिना चाउयं दर्भैः सम्मृज्य च सुवम् ॥ निधाय परिधीनद्भिः परिषिच्याश्मिमचयेत्। इध्माघाराज्यसामेषु हुतेष्वाहृय देवताम् ॥ ८२ ॥

१. 'कमेन', २. 'लिप' ख. ग. पाठः. ३. 'दाच' क. घ. पाठः.

पक्तमन्यच होतव्यं समिदादि यथाकमम्।
आघारवत् कमो होष कर्तव्यः सिन्धिमीप्सता ॥ ८३ ॥
आधायाप्तिं परिस्तीर्य संस्कृत्याभ्यव्यं च कमात् ।
होतव्यमखिलैर्द्रव्येरयमापूर्विको विधिः ॥ ८४ ॥
होमशेषं समाप्याथ विधिन।हास्य देवताम् ।
स्वशक्त्या दक्षिणां दद्यादेवं सिद्ध्यन्ति सिद्ध्यः॥
सामान्येन समाख्यातमिकार्यमिदं मया।
विशेषतस्तु कर्तव्यं तत्र तत्रैव वक्ष्यते ॥ ८६ ॥

इति विष्णुसंहितायामभिकार्योऽष्टमः पटकः ॥

अथ नवमः पटलः ।
अथ वक्ष्यामि संक्षेपान्मण्डलं सार्वकामिकम् ।
यद् ज्ञात्वा मुनयः सम्यक् परां सिन्धिमितो गताः ॥
यागभूमिं परीक्ष्यादौ सर्वदोषिवविजिताम् ।
शाल्यैर्विमोचितां यत्नात् समां पूर्वोत्तरष्ठवाम् ॥ र ॥
शोधियत्वा यथान्यायं मण्डपं तत्र कारयेत् ।
चतुरश्रं चतुर्द्दारमेकद्वारमथापि वा ॥ ३ ॥
तोरणध्वजसंयुक्तं वितानादिविभूषितम् ।
समङ्गलाङ्करादर्शलाजकुम्भाष्टमङ्गलम् ॥ ४ ॥
अग्न्यायतनसंयुक्तमादर्शसमवेदिकम् ।
संरकृत्य मार्जनालेपगव्यगन्धाक्षतादिभिः ॥ ५ ॥

<sup>🔧</sup> इस्यामकार्यपटलोऽष्टमः ख. ग. पाठः.

सूत्रपातं ततः कुर्यात् दिग्विभागानुरूपतः । प्राक्पश्चिमायते सूत्रे मध्याङ्कोभयपार्श्वगौ ॥ ६ ॥ कृत्वाङ्कौ लाञ्छयेत् ताभ्यां मत्स्यौ दक्षिणसौम्ययोः । तयोश्च सूत्रमास्फाल्य लाञ्छयेद् दिक्षु मानतः ॥ ७॥ द्वाभ्यां द्वाभ्यामथाङ्काभ्यां लाञ्छयेत् कोणमत्स्यकान् । बाहुसूत्राणि चास्फाल्य चतुरश्रं प्रसाधयेत् ॥ ८ ॥ तमं पोडशघा भङ्कत्वा सूत्राण्यास्फाल्य भद्रकम्। आलिखेन्मण्डलं तत्र चतुरश्रं सुशोभनम् ॥ ९॥ पञ्चवर्णेश्चतुर्द्धारं सिताब्जं तत् सपीठकम्। चतुर्भिर्नवकैः पद्मं पीठं पङ्क्यैकया बहिः॥ १०॥ द्यान्यां वीशी तथा द्वाराण्यव्जस्थानं तु वर्तयेत्। तद्धें द्वाद्शांशोने चतुर्धावर्तितेंऽशकैः ॥ ११॥ पृथिव्यादीनि तत्त्वानि कर्णिकादिषु कल्पयेत्। कर्णिकां केसरान् सन्धीन् दलान्यग्राणि च क्रमात् ॥१२॥ कोणसूत्रं समास्कास्य कुर्यादष्टदलं यथा। क्षितेषु सन्धिसृत्रेषु दलसन्ध्यन्तरेण तु ॥ १३ ॥ दलान्यप्राणि मानेन पार्श्वस्थेन च वर्तयेत्। पीठे त्रिभिश्चतुर्भिश्च पादगाताणि कल्पयेत्॥ १४॥ इ.उन्तर्बहिश्च चत्वारि हारे हारे तु मार्जयेत् । त्रीण्येकं चैव शोभार्थमुपशोभार्थमन्यथा ॥ १५॥ पड्भिः कोणं लतापत्रवितानैवीथिरुज्ज्वला । एकहस्तं हिहस्तं च चतुर्हस्तं च मद्रकम् ॥ १६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>ॱ१</sup>. 'श्रत्वारि बा**षा**निःद्वा' क. घ. पाठः,

ततोऽधिकं तु चक्राब्जमष्टहस्तान्तमिष्यते । द्वादशारितका वेदिदेशाष्टारिलरेव वा ॥ १७ ॥ तस्या द्वादशभागेन मध्यतोऽक्षं प्रकल्पयेत्। नाभि च तावतीं क्षेत्रमराणां हि गुणं बहिः ॥ १८ ॥ नाभिवन्नेमिवीध्योश्च कमात् क्षेत्राणि कल्पयेत्। अक्षभूभि त्रिधा कृत्वा कर्णिकादि यथाक्रमम् ॥ १९॥ वर्तयेन्नाभिसंस्थानि दलान्यग्राणि कल्पयेत्। त्रिनाभि द्वादशारं तच्चकाब्जं शुभवीथिकम् ॥ २०॥ कल्पयेद् विदिशोऽरस्था दिशोऽरान्तरगोचराः । तुल्यमेवोभयोर्मानं सर्वत्र परिकल्पयेत् ॥ २१ ॥ अरं द्वादराधा कृत्वा सूत्राण्यूर्ध्वगतानि च। मूलाग्रयोरराः स्थुला वृत्तरूपाश्च मध्यतः ॥ २२ ॥ पिपीलिकोद्राः कार्या विपरीता यवोद्राः। नेमिक्षेत्रं द्विधा कृत्वा प्रथयश्चाधरोत्तराः॥ २३॥ चतुर्विशतिधा कार्यास्ते चाराग्रान्यसन्धयः। बहिरावरणं चात्र नेमिमानेन कल्पयेत्रं॥ २४॥ तत्र स्थानानि कल्प्यानि दिक्पालानां यथाऋमम् । चतुरश्राणि सर्वाणि तालमात्राणि कल्पयेत् ॥ २५॥ बहिर्द्वारादि कर्तव्यं चतुरश्रं यथोदितम्। एवं मण्डलमालिख्य रजोभिः पूरयेत् कमात्॥ २६॥ सितरक्तासितापीतश्यामैरेवात्र पञ्चभिः। सर्वत्र कर्णिका पीता सितान्यब्जदलानि च ॥ २७॥

१. 'कुर्यादरा' ख. पाठः ि २. 'स्ताश्चारा', १. 'त् सितरक्तासितापीत' ख. ग. पाठः

पृथुलारुणमध्यानि पीतान्येव यथाक्रमम्। केसराण्यच्छिबन्द्रग्राण्युङ्ग्वलानि प्रकल्पयेत् ॥ २८ ॥ दलान्तराणि स्यामानि च्योमबाह्येऽश्रयोऽरुणाः । सिता धर्माद्यः इयामास्तथाधर्माद्यः स्मृताः ॥ २९ ॥ द्वाराणि तु सितान्येव चतुर्दिक्षु प्रकल्पयेत्। उत्तरादीनि सर्वाणि विप्रादीनां यथाक्रमम् ॥ ३० ॥ शोभा रक्तोपशोभा तु पीता नीलं च कोणकम्। भद्रकेऽन्यद्यथाशोभं सर्ववर्णेस्तु कल्पयेत् ॥ ३१॥ चकाब्जेऽपि तथा पद्मं त्रिधा नाभिमथालिखेत्। सितरक्तासितैः पीताः सर्वेऽराः सितसन्धयः॥ ३२॥ प्रथयः शुक्ककृष्णाः स्युर्व्यत्ययात् पीतसन्धयः। नानावर्णीन कार्याणि दिक्पानां स्वस्तिकानि तु॥ ३३॥ पीताच्छपाटलस्यामकृष्णरेखास्तु तद्वहिः। सितरक्तासितास्तिस्रो भद्रके विहिताः क्रमात्।। ३४॥ द्वारादि भद्रके यत्तैत् चकान्जेऽपि बहिस्तथा। कल्पनीयं प्रयत्नेन दीक्षायां देशिकोत्तमैः ॥ ३५॥ येन रूपेण यहेल्यं विधिवचकमण्डलैम्। <mark>तहर्णेनैव र</mark>जसा तत्त्रीत्पूरणमत्र तु॥ ३६॥ रत्नैरोषधिमिलीहैर्गन्थैबीजैश्र धातुमिः। एत्रैश्च याज्ञिकैर्वृक्षे रजांस्येतानि कल्पयेत्॥ ३७॥ मुक्तये न्यासोऽपसच्येन देवतीर्थेन तु ।श्रिये। सर्वकामसमृद्धवर्थं कर्तव्योऽङ्गुलिभिस्तु सः॥ १८॥

१. 'ह्या', २. 'गुक्कपीतारुणश्या', १. 'ह्र', ४. 'ले', ५. 'स्य पू, ६. 'विद्वान् र' ख. ग. पाठः

य्रन्थिवऋकुशस्थुलनिम्नोन्नतविमिश्रणैः। छिद्रैश्च बहवो दोषा रेखाच्छेदो न सर्वथा ॥ ३९॥ प्रमादाद्यत्र शिष्याणां मण्डलस्य तु लेखने । ग्रन्थ्यादि स्यादतन्द्री तु<sup>ं</sup> समये कुशलो गुरुः॥ ४०॥ कर्णिकाकेसरादीनि ललितानि प्रयोजयेत्। सकृद्र्पणमात्रेण न पुनः परिवर्तनैः ॥ ४१ ॥ कर्णिकामुच्छितां कुर्यात् पत्ररेखाश्च सर्वतः । कनिष्ठामध्यमाङ्गुष्ठमिता रेखास्त्रिघोच्छिताः॥ ४२॥ मुख्ये मध्येऽधमेऽब्जादिकमादृद्यश्च तत्क्षयः । तन्मध्येषु रजोन्यासस्तत्तत्पादोच्छितो भवेत ॥ ४३ ॥ ग्रन्थ्यादिपरिहारेण प्रयत्नाद् देशिकोत्तमः। सर्वत्र समरूपाणि रजांसि विकिरेत् कमात् ॥ ४४ ॥ कुड्ये पटे च तच्चक्रं लिखितं मानयोगतः। पूजनीयं गृहे नित्यं क्षुद्रभूतादिंशान्तये॥ ४५॥ काले स्वयं तु सम्पश्येन्न तत् साधारणो जनः। तस्यानुध्यानमात्रेण सर्वमेनो विशीर्यते ॥ ४६ ॥ तस्यान्तिके न तिष्ठन्ति वेताला ब्रह्मराक्षसाः। इदं चक्रमुपारूढो विष्णुः सर्वजगत्प्रमुः॥ ४७॥ पूज्यो भक्तैः प्रयत्नेन सदा सर्वाधिसिद्धये । असम्भवे द्विहस्तादिमानेनाप्यर्चनादिषु ॥ ४८ ॥ चक्राब्जं वैर्तयेद्विद्वानल्पं नानल्पसम्भवे। असम्भवेऽपि स्थानानि नेम्यन्तानि न हापयेत् ॥, ४९॥

१. 'तत् सन्धयेत् कु', २. 'नश्यते', ३. 'कल्पैये' क. म. पाठः.

बहिरावरणं त्वरुपे करूपनीयं यथेप्सितम् । वर्णाः सितारुणाः पीताः कृष्णाः शान्त्यादिदेवताः ।। योज्या युगेषु वेदेषु वर्णेषु च यथाक्रमम्। युगान्तरानुलोमाङ्गरूपं श्यामं तु पञ्चमम् ॥ ५१ ॥ पञ्चवर्णमयं विश्वं तन्मात्रा मूर्तिभेदतः। विषयेिद्रयभेदाच पञ्चधेदमवारिथतम् ॥ ५२ ॥ नादरूपेण विज्ञेयं व्याप्तमाद्यक्षरेण तु । वर्णादिकल्पनातीतं तद्दिष्णोः परमं पदम् ॥ ५३ ॥ व्यापिनी तु परा शक्तिरंरूपा सर्वतोमुखी । अविमुक्तस्तया देवो द्रष्टव्यः साधकैः सदा ॥ ५४ ॥ अवर्णा सा समाख्याता सर्ववर्णा च साधकैः। तद्भीजं सा परा माया प्रकृतिः सा गुणात्मिका॥ ५५ ॥ एकैव सा परा सूक्ष्मा गुणभेदात् त्रिधा भवेत्। तद्भेदादेवभेदोऽपि ब्रह्मोपेन्द्रहरात्मकः ॥ ५६ ॥ पञ्चेधा सा भवेत पश्चाद् यथा पूर्व मयोदितम्। तद्भेदानुविधायित्वं देवस्य श्रुतिदर्शनात् ॥ ५७ ॥ कल्पितं मुनिभिर्भेदास्त्वसंख्येया गुणोद्सवाः। पुरुषं मण्डलं विद्यात् पद्मं हृदयमस्य तु ॥ ५८ ॥ बाह्नन्तरगतं मध्यं नाभिमूलेऽञ्जनालकम्। पदे हे पश्चिमदारे ज्ञातव्ये दक्षिणोत्तरे ॥ ५९ ॥ पद्मनालं नवन्छिदं विमलादिकलाश्रयम् । तस्य मूळं भवेत् सूक्ष्मो बीजरूपो जनार्दनः॥

१, 'थोबित' ग, पाठः २, 'देवास्ट्यः क. पाठः.

आधारभूतं सर्वस्य महिम्नि स्वे व्यवस्थितम् । पद्ममूळं विजानीयाद्यतोऽकारादयोऽभवन् ॥ ६१ ॥ मैरुतः कण्टका नाले प्रन्थिगुणमयो महान्। बुद्धिभेदा दलान्यष्टौ धर्माधर्माद्यस्ततः॥ ६२ ॥ नालान्तेऽहंकृतोऽनन्तस्तन्मात्रेन्द्रियभूतभृत्। पद्मोऽन्यक्तमकारादिभेदोऽर्केन्द्रिमण्डलम् ॥ ६३ ॥ बुद्धिगर्वमनोमात्रा दक्षिणादिदलाष्टकम्। इत्यन्ये विमलाचष्टशक्तिजं चापरे विदुः॥ ६८॥ अण्डमध्यगतं पद्मं विश्वस्यायतनं महत्। मायाण्डाधः कपालस्था विद्या चोध्वं व्यवस्थितौ॥६५॥ पुरीततं हृद्ब्जस्य करंपयेत् प्रतिवारणम् । तद्वार्ह्यतः पुराकारो वैराजो देव उच्यते ॥ ६६ ॥ पीताच्छारुणकृष्णेषु स्यामे च क्ष्माद्यः स्थिताः। वसवोऽब्जदलाग्रस्था रुद्रादित्याश्च केसराः ॥ ६७ ॥ मरुतो दलसन्धिस्था रेणवो ग्रहतारकाः। दलान्तराग्ररेखासु सरितः सागरास्तथा ॥ ६८॥ मेरुस्तु कर्णिकान्तस्थो बीजेषु मुनयः स्थिताः। सूर्येन्द्रिमगसो विष्णुस्तानतीत्य स्थितस्त्विषा ॥ ६९ ॥ त्रत्स्वैरूपं परं नित्यं यः पश्यति स पश्यति । आत्मानमन्तरात्मानं परमात्मानमित्यपि ॥ ७० ॥

१. 'तः', २. 'तः' क. पाठः. ३. 'मा' ख. पाठः. १. 'चा', ५. 'तम्', ६. 'बें तत्पुरा', ७. 'इष्यते' क. घ. पाठः. ८. 'स्तथा', ९. 'स्य रू', १०. 'दिव्यं यः', ११. 'मह्यति' ख. ग. पाठः

तस्य तुर्थ परं रूपं यः पश्यति स एव सः ।

यक्षाचाः कृष्टैका नाले रोमाण्यप्सरसः स्मृताः ॥ ७१ ॥

सूत्रं प्रजापितः पत्रमुले प्राणािदवायवः ।

चक्रमण्डलमध्यस्थ आत्मा सर्वेश्वरो हिरः ॥ ७२ ॥

निष्कलस्तु समाख्यातः परमे व्योग्नि संस्थितः ।

एवं यो वेत्ति देवं तं मण्डलान्तर्गतं तथा ॥ ७३ ॥

स हित्वा वैष्णवीं मायामाप्नुयात् परमं पदम् ।

अविधानेऽपि यो देवं मण्डलान्तःस्थितं यजेत् ॥ ७४ ॥

पश्येद् वा तेन देवेशः साक्षाद् दृष्टो भवेद् ध्रुवम् ।

मण्डलेऽत्र भवेन्नित्यं सान्निध्यं सर्वरूपिणः ॥ ७५ ॥

तस्मात् तीर्थादिपुण्येभ्यो विशिष्टं मण्डलेऽचीनम्।

इर्ति विष्णुसंहितायां नवमः पटलः ॥

अथ द्शमः पटलः।

अथ वृक्ष्यामि संक्षेपाद् दीक्षापूजाचनुप्रहम् । शिष्याधिकारसिन्धर्थं निर्वाणार्थं च योगिनाम् ॥ १ ॥ दीयन्ते सिन्धयः सर्वाः क्षीयन्ते प्रन्थयोऽप्यतः । दीक्षात्वमेवं दीक्षाया धर्माधर्महदात्मनः ॥ २ ॥ वसन्त्रप्रीष्मयोदीक्षा कार्या वा कार्त्तिकादिषु । शरदाषाढयोश्चोक्तो वर्णजानामनुप्रहः ॥ ३ ॥

१. णिं', २. 'न', ३. 'ला' क. घ. प्राठः ४. 'ति मेंह्र ण्डलपटलो नवमः' ख. ग. पाठः

जातिशौचगुणान् पूर्वे पैरीक्ष्य स्वयमादरात् । शुद्धान् गुरुविजानीयात् स्त्रीश्रद्भांस्तु विशेषतः ॥ ४ ॥ ते तु भक्तिं ततो ज्ञात्वा कर्तव्यां परमेश्वरे । देववद् भक्तिमन्तोऽस्य कुर्युः शुश्रूषणं चिरम्॥ ५॥ भंगवंस्त्वत्प्रसादेन संसारार्णवतारणम् । इच्छामश्रेहिकीं सिद्धि विशेषेण तपोधन ! ॥ ६ ॥ इति विज्ञाप्य सन्तोष्य दानानुगमसान्त्वनैः। तदिच्छयोक्तसम्भारानाहरेयुर्यथाबलम् ॥ ७ ॥ द्रव्याण्यानौच्य संशोध्य पूर्वेद्युरिधवास्य च। द्वादस्यां दीक्षयेच्छिशष्यानिष्ट्वा देवं विधानतः ॥ ८॥ देवालयनदीतीर्थगोष्टारामादिसन्निधौ। ब्राह्मणादिविभागेन यागस्थानं प्रकल्पयेत्॥ ९॥ दीक्षार्थिनस्तु यावन्तः सम्भवन्त्यत्र वैष्णवाः । ते सर्वे सममेवात्र यतेरनात्मशक्तितः॥ १० ॥ यत्नोऽथों वाधिको यस्य फलं तस्याधिकं तथा। वित्तशाट्यं तु यः कुर्यान्नरके स पतेद् ध्रुवम् ॥ ११॥ वैष्णवैरम्यनुज्ञातो दीक्षितैः कुशलैः सह । स्नात्वाचम्य शुचिर्भृत्वा कृतनित्यः स्वलंकृतः॥ १२॥ यागार्थं कल्पितां भूमिमाचार्यः स्वयमाविशेत् । सञ्चिन्त्य मनसा देवं सकलं मण्डलात्मकम्॥ १३॥ संस्कृत्य विधिना वेदिं कलशन्यासमारमेत्। नृसिंहजप्तान् सिद्धार्थान् फडन्तेन विकीर्य तु॥ १४॥

१. 'समीक्ष्य' खागः पाठः, २. 'ऽ।पे' क. घ. ग. पाठः. ३. 'नीय सं' ख. पाठः. ४. 'प्र' क. घ. पाठः.

मूलेन विकिसन् जप्त्वा पञ्चगव्यं तु साधयेत्। गोमूत्रं प्रणवेनैव विसर्गेण तु गोमयम् ॥ १५ ॥ बिन्द्दन्तेन पयो दद्याद् दिध दीर्घेण विष्णुना । घृतमांचन शुद्धेन विष्णुबीजेन पूजयेत् ॥ १६॥ गोमुत्राद् गोमयं त्वधं क्षीरमष्ट्गुणं ततः। द्धि सप्तगुणं द्द्यादाज्यं चैव चतुर्गुणम्॥ १७॥ त्रिबीजेन कुदौः प्रोक्ष्य मूलेन विकिरान् क्षिपेत्। त्रिरेव प्राङ्मुखास्तष्ठंस्तं ध्यात्वोत्तानपाणिना ॥१८॥ पीठन्यासक्रमादीशे कलशं कर्करीयुतम्। सरत्नं निर्वणं रम्यं लोहजं सूत्रवेष्टितम्॥ १९॥ पूरियत्वार्चयेद् विद्वान् गन्धपुष्पैर्यथाक्रमम् । धर्माधर्मादिपीठस्थं पङ्कजं कलशे न्यसेत् ॥ २०॥ क्षादिमूर्तिशिक्षानाळसरःकण्टकरन्ध्रकम्। धर्माद्यन्तःस्थयुग्त्रान्थसाधर्म्योदिनपुंसकम् ॥ २१ ॥ कार्यैस्त्रिभिस्त्रिभिः पत्रैः कर्णिकान्तैः समन्वितम् । विसर्गबिन्दुदीसाम्रपूर्वादिस्वरकेसरम् ॥ २२ ॥ तारांशत्रितयोपेतमात्मविद्यापरेकमात्। नादशक्तियुतं मध्ये तत्रावाह्याचियेत् प्रभुम् ॥ २३ ॥ वर्धन्यां चासने सिन्धे तस्मादावाहनं भवेत्। आज्येऽर्ध्ये च प्रणीतायां सुक्सुवेषु विशेषतः ॥ २४ ॥ पमगन्ये चरौ कुण्डे मण्डले विष्णुहस्तके । पूजियत्वा तथा साङ्गं कलशस्थं तु केशवम् ॥ २५ ॥

**१. 'रा' क. च. पाठः** 

अग्रतोऽस्त्रेण वर्धन्या मण्डपस्य समन्ततः। अच्छिन्नां पातयेद् धारामीशाद्यन्तं प्रदक्षिणम् ॥ २६ ॥ पश्चात् तेनैव मार्गेण साधकः कलशं नयेत्। संहत्य विकिरान् सैर्वान् विकीर्णान् पात्रगैः सह ॥ २७ ॥ सर्वधान्यस्थितं कुम्भं पूजयेद् वर्धनीं तथा। नवेनांशुकयुग्मेन वेष्टयेत् तं ।सितेन तु ॥ २८ ॥ घैटिकां च तथैकेन रक्षां चास्त्रेण कल्पयेत्। विकिरेदस्रजप्तेश्च सर्वधान्यैः समन्ततः॥ २९॥ सम्मृज्य स्थण्डिले देवमर्चियत्वा यथाविधि । मूलेन मृतिभिश्रामौ संस्कृते श्रपयेचरुम् ॥ ३० ॥ क्षालिताज्याक्तसक्षीरामुखामारोप्य तण्डुलान्। क्षालितान् समुपस्तीर्णान् न्यस्यालोड्यावघट्यं च॥३१॥ उपस्तीयोंदगुद्धास्य क्षालितं प्रोक्ष्य पूजयेत्। कुर्याद् भस्मोध्वेपुण्ड्रं च तत्पार्श्वेऽष्टाक्षरेण तु ॥ ३२॥ उपस्तीर्थ शुभे पात्रे क्षिप्तं प्रत्यभिघार्थं च । अभिघार्य क्षतं चाद्यं भागं देवाय कल्पयेत्॥ ३३॥ द्वितीयं कलशस्थाय विद्वस्थाय तृतीयकम्। घृताप्छतं तु मूरुन जुहुयादाहुतित्रयम्॥ ३४॥ तच्छेषेण बल्लि द्यात् पार्षदेभ्योऽष्टदिक्कमात्। प्रणवेन पुरा पीत्वा पञ्चगव्यं चतुर्थकम् ॥ ३५ ॥ भागं शिष्यैः सहाक्षीयाद् गुरुः कायविशोधनम् । सप्ताभिमन्त्रितं प्राच्यां निखातं द्वादशाङ्गुलम् ॥ ३६ ॥

१. 'संगृह्य वि', २. 'एर्व्' ख. पाठः, ३. 'खण्डिकां', ४. 'ग्रेस्तु क' क. घ. पाठः.

मध्यं तैर्दन्तकाष्ठं च क्षीरवृक्षजमव्रणम्। शुभं परीक्षयेत् तेन शान्तिहोमोऽशुभे स्मृतः॥ ३७॥ आचान्तः सकलो भूत्वा प्रार्थयेद् गुरुरच्युतम्। प्रदक्षिणमुपावृत्य नमस्कृत्य प्रसाद्य च ॥ ३८॥ संसारार्णवमद्मानां पशूनां पाशमुक्तवे । त्वमेव शरणं देव! सदा त्वं भक्तवत्सल ॥ ३९ ॥ देवदेवानुजानीहि प्राकृतैः पाशबन्धनैः। पाशितान् मोक्षयिष्यामि त्वत्त्रसादात् पश्रनिमान् ॥ लब्धानुज्ञस्तु संशोध्य धारणाभिरुवेषितान् । अस्त्रेण प्रोक्ष्य लिङ्गस्थान् पश्चन् स्वात्मनि योजयेत् ॥ सम्प्रोक्ष्य तं पुनर्देहं वाता। मिथैतमग्रतः। भस्मकूटमिव ध्यात्वा ष्ठावयेद् वारिणाखिलम् ॥ ४२ ॥ उदकैकनिधिं सम्यग् ध्यात्वा संसारमण्डलम् । करुपयेत् पार्थिवीं शक्तिः ब्रह्माण्डैकस्वरूपिणीम् ॥ ४३॥ तन्मात्रोसम्भृतां शुभ्रां वृत्तां बुद्धदसन्निभाम् । लिङ्गे संकामिते ध्यायेत् पुरुषं प्रणवात्मकम् ॥ ४४ ॥ विभक्तेन्द्रियसंस्थानं वृद्धचाब्देनाण्डभेदिनम् । शकले रोदसी मध्ये प्रजापतिमिमं सारेत् ॥ ४५ ॥ प्रणवेन पुनः प्रोक्ष्य सकलीकृत्य देशिकः। स्वहस्ते सकलं ध्यायेन्मण्डलादिकमादरात् ॥ ४६॥ चतुर्द्वारं पुरं तच बहातीथी चनुकमात्। मध्ये पद्मं यथाप्रोक्तं पत्राण्यङ्गुलयः स्मृताः ॥ ४७ ॥

१. 'हृ' ख. पाठः. २. 'त्र' ग. पाठः. ३. 'त्वा म' क. घ. पाठः

कर्णिका तलमध्यं तु पर्वाण्यस्य तु केसराः। अग्निस्थानं च मध्येऽत्र तन्मध्ये केशवः स्थितः ॥ ४८ ॥ मण्डलितयस्यान्तः सूर्यकोटिसमप्रभम्। तं ध्यात्वा पूजयेन्मध्ये गन्धपुष्पैर्यथाक्रमम् ॥ ४९ ॥ तं हस्तं दापयेन्मूर्भि शिष्यस्य सुसमाहितः। हस्ते विष्णुः स्थितो यस्मिन् विष्णुहस्तस्तु स समृतः ॥ जन्मान्तरसहस्रैस्तु यत् पापं सञ्चितं पुरा। सर्वे तत् स्पर्शमात्रेण विलयं यात्यसंशयम् ॥ ५१ ॥ एवमेकं बहून् वापि जनयेद् ध्यानयोगतः। एवं संशुद्धदेहं तं गन्धपुष्पैः प्रपूजयेत् ॥ ५२ ॥ करौ सम्मुख्य मूलेन नेत्रे बद्ध्त्रा सुवाससा । नेत्रमन्त्रेण मेधावी सद्दोनाहतेन तु ॥ ५३ ॥ शिष्यं पुष्पाञ्जलिधरं प्राङ्मुखं तु प्रवेशयेत् । ब्राह्मणादिक्रमेणेव बहवश्चद् विविक्षवः॥ ५४॥ द्वारं तु दक्षिणं श्रेष्ठं मण्डपस्य प्रवेशने । उत्तरादीनि चत्वारि विप्रादीनां विशेषतः॥ ५५॥ पुरप्रवेदानं कार्यं शिष्यकामानुरूपतः। प्रजाबलार्थसौभाग्यं रतान्नविजयस्त्रियः॥ ५६॥ धृतिमोक्षायुरारोग्यं पशुपुत्रसुखादि च । पूर्वीदिषु प्रवेशे स्यात् करं दत्त्वा प्रवेशयेत्॥ ५७॥ कृतप्रदक्षिणं शिष्यं क्रमाद् वन्दितदिकपतिम् । देवाभिमुखमानीय प्राङ्मुखं स्थापयेत् ततः ॥ ५८ ॥

तूष्णीं स गुरुणोदिष्टो यतवाकायमानसः । जानुद्धयेन भूमिं तु विष्टम्य नितपूर्वकम् ॥ ५९ ॥ ध्यात्वा देवं हारें भक्तवा सूर्यकोटिसमप्रभम् । लक्ष्म्या समन्वितं सौम्यमष्टबाहुमलङ्कृतम् ॥ ६० ॥ समाहितः क्षिपेन्माल्यं गुर्वादेशप्रतीक्षया । तनेत्रावरणं मुक्तवा पुष्पपातं विलोकयेत्॥ ६१॥ पुष्पपातानुरूपेण मूर्तिनाम्ना तमाह्वयेत्। अमन्त्रमर्चनं तत्र कारयेद् देवमूर्तिषु ॥ ६२॥ देवान्तं ब्राह्मणस्योक्तं वर्मान्तं क्षत्रियस्य तु । गुप्तान्तं नामं वैश्यस्य शुद्धे दासान्तमुँहिशेत् ॥ ६३॥ स्त्रीणां देवीति नाम स्यात् सा मूर्तिस्तस्य कामदा। दृष्टमात्रे प्रणदयन्ति मण्डले पापसञ्चयाः ॥ ६४ ॥ धूपं दीपं क्रमाद् दत्त्वा निवेद्यं चात्र कल्पयेत् । प्रकृत्यादिष्टिथिव्यन्तं साधिभूताधिदैवतम् ॥ ६५ ॥ अध्यात्मसंहतं सर्वे ऋमाच्छिष्यतनौ न्यसेत् । दक्षिणेनोपवेरयैनं दर्भपाणि तु वाग्यतम्॥ ६६॥ अन्वारब्धेन होतव्यमाचार्थेण विजानता । अभौ सम्पातविधिना तत्त्वानां तु शतं शतम् ॥ ६७ ॥ दत्त्वा पूर्णाहुति सर्व कुम्भेशाय निवेदयेत् । करणीं कर्तरी चाथ रजांसि घटिकां तथा ॥ ६८ । यचान्यदुपयोगि स्यात् सर्वे तद् वायुगोचरे । साङ्गेन मूळमन्त्रेण परामृश्याधिवासयेत् ॥ ६९ ॥

१. 'स' क. घ. पाठः २. 'द्रं' ख. पाठः ३. 'मिष्यते',

ततः शयीत तैः शिष्यैः कुशान।स्तीर्थं तं स्मरन् । दुःस्वप्नादिषु शान्तिः स्यान्नान्यथा सिद्धिरैहिकी ॥ ७० ॥ प्रातः स्नारवा विसृज्येशं मण्डले पुनरर्चयेत्। प्रवालमुक्ताभरणहेमपुर्देनभनोहरैः॥ ७१॥ निवेद्यैविविधेश्याभं सन्तप्योह्य तान् क्रमात् । पूर्ववत् कृतदेवाचीनग्रे पद्मासनस्थितान् ॥ ७२ ॥ सम्प्रोक्ष्य सकलीकुत्य विष्णुहस्तेन के स्पृशेत् । प्रकृत्यादिपृथिन्यन्तां सृष्टिं ध्यात्वास्विलां क्रमात् ॥ तन्मात्रभूतां तदेहे जोवेन समतां गताम्। तारेणात्मनि संयोज्य ध्यात्वा समरसीकृतम् ॥ ७४ ॥ जीवं तदेहकालाग्निशक्तियो।नसमर्पणात्। गर्भ जन्माधिकारं च भोगं नाहां च पञ्चाभः॥ ७५॥ अष्टाष्टाहुतिभिर्हुत्वा नरके च तथा पुनः। पाताले भुवि संशोध्य स्थावरत्वादिजनमाभः ॥ ७६ ॥ विलोमं शूद्रविट्क्षत्रब्राह्मणैत्वेषु योजयेत्। क्रियाः षोडश मूलेन पाकयज्ञादिभिः क्रमात्॥ ७७॥ शोधयित्वाश्वमेधान्तैः कल्पयदन्त्यमाश्रमम् । कृत्वान्त्येष्टिं पिशाचादियोन्यष्टकविभागतः ॥ ७८ ॥ त्रिसुरान्तं क्रमान्नीत्वा नाशयेत् कर्मबन्धनम् । ततः सम्प्रोक्य तद्देहमाहुतीनां शतेन तम् ॥ ७९ ॥ सृष्टीश्वरसुदासीनं पूर्णाहुत्या च कल्पयेत्। मूलजप्तेन शुक्केन रजसा हृदि ताडयेत्॥ ८०॥

१. 'श्रम्' ल ्ग. पाठः. २. 'भिः कृत्वा' क. घ. पाठः. 'ो र् नियो' ल. पाठः. ४. 'विस्वारस्य' क. घ. पठः.

वियुङ्क्ष्वहुंफडन्तेन नाम्ना तत्त्वाक्षरादिना। विश्लेष्यायाहिहामन्तबीजाद्यामन्त्रितेन च॥ ८१॥ आदाय समतां नीत्वा युङ्क्ष्वहुंफडिति क्रमात्। प्रकृत्याकृत्य तेनैव संहरान्तेन होमयेत् ॥ ८२ ॥ वहाविखलतत्त्वानामालयेऽन्याकृते हरौ । लीयमानं कमात् सर्वं तत्त्वाध्वानं स्मरेंद् बुधः॥ ८३॥ शुद्धं परेण तत्त्वेन पूर्णाहुत्या च सन्धयेत्। एवं तत्त्वानि संशोध्य प्रकृति परमात्मनि॥८४॥ विलाप्य ज्ञानयोगेन दद्यात् पूर्णाहुति बुधः। निर्वाणे प्रकृतिं दग्ध्वा सन्दध्यात् पूर्णया परे ॥ ८५ ॥ अधिकारे समादध्यान्नरं प्राकृतमीश्वरे । इष्ट्रा देवमशक्तौ तु सर्वोपकरणान्वितम् ॥ ८६॥ सद्योऽधिवास्य हाद्द्यां दीक्षयेत् स्थण्डिलेऽपि वा । अष्टाष्टाहुतिभिः पूर्वे कमात् तत्त्वानि द्योधयेत् ॥ ८७ ॥ मनसे। वासना येयं सा मुक्तेः परिपन्थिनी। तन्खु दया शुध्यति क्षेत्री दुष्टया दूष्यते च सः॥ ५८ ॥ मैनसो वासनोच्छेदः कर्मबन्धविमोचनात्। निर्वीजकरणं तस्य शोधनं समुदाहृतम् ॥ ८९॥ गुरुणा योजितो नित्यं योगी योगं समभ्यसेत्। न सिध्यति विना हेन योगो नास्त्यत्र संशयः ॥ ९० ॥ दग्धाङ्गं विस्फुलिङ्गाभमाकृष्य स्वौजसा गुरुः । नाभिदेशात परे तत्त्वे पूर्णाहुसा नियोजयेत्॥ ९१ ॥

१. . 'रन् बु', 💆 २. 'मा' क. घ. पाठः.

ततः संसारविषयः स्वभावाद् विनिवर्तते । ततस्ताव्छिक्षयेत् सर्वान् समयाञ् श्रीवयेद् गुरुः॥ ९२॥ शिष्योऽपि गुरुपादाची कृत्वा दद्याच्च दक्षिणाम् । शक्त्या हिरण्यवस्त्रादि भक्तयात्मानं च सर्वथा॥ ९३॥ तत्तुष्टयेशो भवेत् तुष्ट एवं सर्वार्थसिद्धयः॥ ९३१॥

इ<sub>।</sub>ते **विष्णुसं**हितायां दशमः पटलः ॥

अथैकाद्दाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् दीक्षितस्याभिषचनम् । पुत्रको देशिको वापि येनाचार्यत्वमृच्छति ॥ १ ॥ प्रथमं समये दीक्षा तन्त्रैज्ञाने ततोऽर्चने । तिस्रो ह्येताः प्रयोक्तव्या दीक्षौ धर्भविवृद्धये ॥ २ ॥ आलिख्य मण्डलं पूर्व परिवारसमायुतम्। द्शेये न्छिष्यमाचार्यो यमसौ समयी स्मृतः ॥ ३॥ मण्डले देवमाराध्य पुष्पाञ्जलिपुरस्तरम्। द्शीयेद् विधिना यं तु स भवेत् तन्त्रद्वितः॥४॥ अमौ हुत्वाखिलान् मन्त्रान् पूजियत्वा च तं प्रभुम्। दर्शयेद् विधिना यं तु स ज्ञेयो देशिकोऽर्चकः ॥ ५ ॥ ५त्रकोऽधीत्य तन्त्राणि हितीयं मन्त्रमाप्तुयात् । तृतीयं पूजयेद् देवमित्येवं त्रिविधः क्रमः॥ ६॥ एकेनैव प्रयोगेण तिस्रो दीक्षा ह्यनुत्रहे। समयग्रन्थपूजार्थाः कर्तन्यास्तत्त्ववेदिना ॥ ७॥

१. 'ज्ञापये' क. घ. पाठः र. 'न्त्रा' ख. ग. पाठः ३. 'क्षां' क. घ. पाठः. ४., ५. 'यस्तु' ख. पाठः ६. 'णां', ७. 'मात्', ८. 'स्त्व' क. घ. पाठः.

पूर्व कृत्वा तु संस्कारं गभीधानादिकं क्रमात्। व्रतबन्धान्तमाचार्यस्तत्त्वेन परमेण वै ॥ ८ ॥ एकैकं दशहोमेन ततस्तत्त्वानि संहरेत्। वेकारादीनि तत्त्वानि पञ्चभूतात्मकानि वै ॥ ९ ॥ ध्यात्वा शिष्यशरीरे तु षष्ठं क्षेत्रज्ञलक्षणम् । होमेन शोधयित्वान्ते पूर्णया योजयेत् परे॥ १०॥ पञ्चभूतस्वरूपेण तत्र माया व्यवस्थिता । षष्ठं तु परमं तत्त्वंमबद्धं परमार्थतः ॥ ११ ॥ न स्वभावस्य विर्व्छित्तिर्भवेदग्न्यौष्ण्यवद् यतः । तस्माद् घटादिवद् बद्धो व्योमवत् परमं पद्म् ॥१२॥ एवं ज्ञात्वा तु नेधावी व्यतिरिक्तं निरञ्जनम् । घटवद् यैः स्मृतो बन्धरतं होमेन विनाशयेत्॥ १३॥ पृथिव्यादि समारभ्य वेकाराचैस्तु पञ्चिभः। एकैकं शतहोमेन कमात् तत्त्वानि शोधयेत्॥ १४॥ <mark>पञ्च पूर्णाहुतीर्हुत</mark>्वा बन्धच्छेदं च भावयेत् । क्षेत्रज्ञं शतहोमान्ते मायाबन्धिवर्जितम् ॥ १५॥ ध्यायन् पूर्णाहुतिं दद्यानमुक्तिदीक्षेयमुत्तमा। समयादिविभागेन कर्म यस्य यदीरितम्॥ १६॥ तदेवास्य पुनः कार्य प्रायश्चित्तविधावप्रि । अब्देऽब्देऽपि च कर्तव्या दीक्षा शिष्येष्वनुग्रहात् ॥ १७॥ यागैर्द्धादशमिर्वस्तु दीक्षितोऽसौ हरिः स्वयम् । यं तु शिष्यं गुणोषेतमाचार्यं कर्तुमिच्छति ॥ १८॥

१. 'यत् स्मृ', २. 'र्दस्वा व' क. घ. पाठः. ३. 'वापि' क. ख. पाठः

तस्याभिषेचनं कुर्योद् विधिनानेन मनत्रवित् ! राज्ञोऽभिषेचनं कुर्याद् विधिनानेन मन्त्रिणः ॥ १९॥ साधकस्यानपत्यस्य दरिद्रस्य च रोगिणः। पूर्ववन्मण्डलं कृत्वा सर्वलक्षणलिक्षतम् ॥ २०॥ समभ्यर्चात्र देवेशं हुत्वासौ च यथाविधि। कलशान् स्थापयेदग्रे निर्दोषान् सूत्रवेष्टितान् ॥ २१ ॥ पञ्चरत्रसमायुक्तान् सहिरण्यान् सपछ्वान् । वेष्टितान् वस्त्रयुग्मेस्तु चतुरो दिक्ष्यनुक्रमात्॥ २२॥ मध्यतः पञ्चमं चैव सकूर्चं सापिधानकम् । प्रणवं कलशे पूर्वे सर्वमन्त्रात्मकं न्यसेत् ॥ २३ ॥ अकारं दक्षिणे चैत्र सर्वतन्त्रात्मकं बुधः । पश्चिमे विष्णुगायत्रीमधिकारमयीं तथा॥ २४॥ उत्तरेऽपि न्यसेद् विष्णुं सर्वगं ज्ञानविग्रहम् । मध्यमे वैष्णवं बीजं शब्दब्रह्म सनातनम् ॥ २५ ॥ ततस्तानचेयेत् सर्वान् गन्धपुष्पाक्षतैः कमात् । योगाधिकारतन्त्रार्थसर्वविद्यासमन्त्रितान् ॥ २६॥ यथोक्तमातृकाञ्जस्थतारादिज्योतिषोऽखिलौन् । मन्त्रतन्त्रादिरूपेण ध्याला देवं पृथक् कमात्॥ २७॥ सहस्रावर्तितं कुर्याच्छतावर्तितमेव वा। एकैकं कलशं त्वेवमाचार्यः सुसमाहितः ॥ २८ ततो होमं चै कुर्वीत यथावत् साधकेश्वरः । उपसंहारमार्गेण निर्वाणाख्यं यथोदितम् ॥ २९॥

१. 'स्त्रवित्' ख. पाठः २. 'लाः' ग. पाठः. ३. 'तु', १. 'स्त्र्ये' इ. घ. पाठः

एवं योगविधानेन कृत्वा तत्राधिवासनम्। अभिषेकं ततः सम्यक् कुर्याद् वै साधकस्य तु ॥ ३० ॥ मण्डपस्योत्तरे पार्श्वे पूर्व कृत्वा सुरोभनाम्। एकहस्तां दिहस्तां वा चतुईस्तां तु वेदिकाम् ॥ ३१ ॥ तालोच्छितां चतुःस्तम्भे मण्डपे छदनान्विते । वितानवस्त्रसञ्छन्ने सग्दामादिविभूषिते ॥ १२ ॥ अलंकृते यथाशोभं लाजकुम्भैश्रतुर्दिशम्। लिखित्वा स्वस्तिकं मध्ये चतुरश्रं सुशोभनम् ॥ ३३ ॥ सितेन रजसा तत्र श्रीपर्णीद्रमसम्भवम् । भद्रपीठं तु संस्थाप्य चतुरश्रं नवं शुभम् ॥ ३४ ॥ अनन्तं साम्बुजं तस्मिन् धर्मादिमयमर्चयेत्। ततोऽग्रे प्राङ्मुखः स्थित्वा ध्यात्वा पीठगतं प्रभुम् ॥ मनसा पूजयित्वा तु कार्यमेनं निवेदयेत् । भगवन् ! दीक्षितस्योक्तमाचार्यत्वेऽभिषेचनम् ॥ ३६ ॥ तत् करिष्याम्यनुज्ञातस्त्वया सर्वार्थासे द्वेय । लब्धानुज्ञस्ततः कुर्यादभिषकं यथाविधि ॥ ३७॥ सृधिक्रमेण वै ध्यात्वा तत्त्वाध्वानं सुभावितः । प्रवे तयेद् गुरुः शिष्यं प्राङ्मुखं शुक्कवाससम् ॥ ३८ ॥ <mark>ध्यात्वानन्तासनस्थं तमर्चितं विष्णुमव्ययम् ।</mark> **आनीय कलशानत्र स्वामु दिक्षु निवेशयेत् ॥ ३९ ॥** स्त्रीभिः सुस्वरकण्ठाभिर्गीयमानेऽथ मङ्गले । शङ्खतूर्येनिनादेन नीराजनपुरस्सरम् ॥ ४० ॥

ततोऽभिषेचयेत सार्ध ब्रह्मघोषेण देशिकः। पूर्वोक्तेरेव मन्त्रैस्तु ध्यात्वा मन्त्रात्मकं जलम् ॥ ४१ ॥ प्रतिकुम्मं तथाभ्यच्ये धूपियत्वा यथाक्रमम्। चतुर्भिः पञ्चमेनाथ परैज्ञानात्मकेन च ॥ ४२ ॥ नीराजनं पुनः कृत्वा पूजयेद् गन्धपुष्पकैः । परिधाप्य नवे बस्ने शोभने तमुपागतम् ॥ ४३ ॥ आचान्तमुपवेदयाये बृसी दत्त्वा स्वयं गुरुः। सोऽपि प्रणम्य देवेशं तस्यामासीत वाग्यतः॥ ४४ ॥ सकलीऋस मन्त्रैस्तं पूजयेत् पूर्ववत् पुनः। योगपट्टकमुष्णीषं चक्रं चैवाङ्गुलीयकम् ॥ ४५ ॥ अधिकारं स्वकीयं च तत्त्वं चारमे निवेदयेत्। दद्याच्च वैष्णवं ज्ञानं संसारैच्छेदकारणम् ॥ ४६ ॥ श्रावयेत् समयांश्रीतांस्तन्त्रोक्तान् देशिकोत्तमः। अनुप्राह्यास्त्वया शिष्या वैष्णवाः शुभचारिणः ॥ ४७ ॥ बाह्मणाः क्षत्रिया वैरयाः श्र्द्रा योषित एव वा । अन्यदेवरता ये तु चातुर्वण्य<del>ीच</del> ये बहिः ॥ ४८ ॥ डाम्भिकाः पापकर्माणो देवब्राह्मणनिन्दकाः। तेषामनुग्रहो नैव कर्तच्यो वैष्णर्वं! त्वया ॥ ४९ ॥ समीपे तु गुरुर्यत्र न कर्तव्या स्वतन्त्रता । बहुयोजनमात्रे तु आचार्यो यत्र तिष्ठति ॥ ५० ॥ तत्र दीशा न कर्तव्या अनुक्तेन त्वयानध !। गुरुपूजा च कर्तव्या यथा विष्णोस्तथा त्वया॥ ५१ ॥

१. 'रि' ग. पाठः. २. 'ततः क्व', ६. 'रोद्वेगका', ४. 'खेंब तन्त्रो', ५. 'च' क. प. पाठः. ६. 'वहस्त्रवा' ख. ग. गठः

<mark>व्याख्यानादिषु कालेषु स्मर्तव्यश्च सदा गुरुः।</mark> न कदाचित् त्वया कार्यमप्रमाणं गुरोर्वचः॥ ५२॥ कृते प्रमादे कर्तव्यं प्रायश्चित्तं तदाज्ञया। न कदाचिश्व कर्त्व्यो लोकोद्देगस्त्वयानघ!॥ ५३॥ वैष्णवानां च वैभाष्यं यच लोकेऽपि गर्हितम्। प्रतिपत्तिश्च वृद्धानां कर्तव्या शास्त्रतस्त्वया॥ ५४॥ अभिमानी न कर्तव्यः स्वप्नेष्वपि कदाचन। समयाश्च त्वया वत्स! आचाराश्च मयोदिताः॥ ५५॥ पालितच्याः प्रयत्नेन यावज्जीवं ममाज्ञया । आचार्यो वैष्णवे तन्त्रे त्वं भव प्राणिनां प्रियः ॥ ५६॥ शिष्यास्त्वामुपसर्पन्तु तेषु वर्तस्व शास्त्रवत् । नार्थलोभेन वर्तेथा नाशया न भयेन वा ॥ ५७॥ पश्चरात्रे विशेषेण देवं च सततं स्मर । अयनादिषु कालेषु यष्टन्यो विष्णुरन्ययः॥ ५८॥ गुरवः पूजनीयाश्च मनोवाक्कायकर्मभिः। वृथा हिंसा न कर्तव्या भर्तव्याश्च स्वशक्तितः॥ ५९॥ दीनानाथास्तथान्धाश्च पूज्या विप्राश्च सर्वदा । उद्युक्तः सर्वदा तिष्ठेन्नित्यकर्मण्यतिनद्रतः॥ ६०॥ स्वल्पमद्भौ जपं कुर्यात् स्वल्पमद्भौ च होमयेत्। स्वल्पं वै ध्यानमातिष्ठत् सत्रमेतत् सदा गुरोः ॥ ६१ ॥ एवमुक्त्वा गुरुः शिष्यं देवाग्रस्थं सुचेतसैम् । तन्त्रं चैवाखिलं दद्यात् साधके मन्त्रमेव तु॥ ६२ ॥

 <sup>&#</sup>x27;दि', २. 'न' क घ पाठः. ३. 'को' क. पाठः.

देवस्य पुरतो गन्धपुष्पाक्षतयुतैर्जलैः। चुलुकं पूरियत्वा तु मन्त्रमुचार्य तत्करे ॥ ६३ ॥ प्रदद्यात् सिध्यतां शीघं तवेष्टं मन्त्रजं फलम्। इत्युक्तः स्वयमुत्थाय कृत्वाचार्यं प्रदक्षिणम् ॥ ६४ ॥ आसने स्थापयित्वास्य पादौ प्रक्षाल्य भक्तितः । तोषयेद् धनधीन्येन शक्तिभक्तिवशाद् गुरुम्॥ ६५॥ परितोष्य तु पाणिभ्यामुपसङ्गृह्य पादयोः। प्रार्थ्य पूजय देवं त्वमिलनुज्ञापयेद् गुरुम् ॥ ६६ ॥ लब्धानुज्ञः स शिष्योऽपि ततः प्रभृति पूजयेत् । एवं तेनान तुज्ञातो यः पूजां कुरुते नरः॥ ६७॥ न तस्य पूजया सिद्धिरिति शास्त्रस्य निश्रयः। तस्मान्मण्डलमध्यस्थं देवमाचार्यपूजितम् ॥ ६८॥ दृष्ट्वानुज्ञां गुरोः प्राप्य पूजयेत् पुरुषोत्तमम् । एवं यो वैष्णवीं दीक्षां कुर्यात् कारियता च यः॥ ६९॥ तावुभौ गच्छतः स्वर्ग नरकं च विपर्यये। विष्वक्सेनं च यागान्ते दिश्यैशान्यां प्रपूजयेत्॥ ७० ॥ पिङ्गरमश्रुं विवृत्ताक्षं गदापाणि चतुर्भुजम् । शङ्खचकधरं देवं जगत्संरक्षणे स्थितम् ॥ ७१ ॥ तर्जयन् वामतर्जन्या नासाग्रासन्नया जगत्। बारुणे मण्डले साङ्गं शिष्टद्रव्यैस्तु पूजयेत् ॥ ७२ ॥ विसुज्योक्तेन विधिना मण्डलस्थमधोक्षजम् । निर्माख्यं सकलं तस्मै समाहत्य निवेदयेत् ॥ ७३ ॥

१. 'दानेन' क. घ. पाठः

तस्य विं वां नमः जंबी स्वाहेति च यथाकमम्। क्सें वृं वषट् तथा विष्वं वैं हुमित्यपि कल्पयेन् ॥ ७४॥ क्सेन वः फडितीमानि पञ्चाङ्गानि तद्रचेने । प्रणीतास्थं जलं सिक्त्वा प्रस्तरोपरि तेन तु॥ ७५॥ आत्मानं सह शिष्येस्तु प्रोध्यागिन च विसर्जयेत् । विष्ववसेनं विस्वव्यास्मै निर्माल्यं सकलं ततः॥ ७६॥ पूर्वदचं जलेऽगाघे धृतमन्यैनिधापयेत्। वैष्णवान् पूजयेच्छक्त्या ब्राह्मणांस्तु विशेषतः ॥ ७७ ॥ अनिवारितमञ्जाद्यं सार्वजन्यं च कारयेत्। एवमाचर्थितां प्राप्तो दीक्षितो धर्मवत्सलः ॥ ७८ ॥ वर्णाश्रमस्तो अक्तो विनीतः समयान्वितः। एककालं हिकालं वा त्रिकालं वार्चयेदरिम् ॥ ७९॥ शिष्यानथानुगृह्णीयाद् दीक्षापूजाभिषचनैः। स्थापनादिकियायां च तथाचार्यत्वमहिति ॥ ८०॥ दीक्षान्ते चाभिषकान्ते शक्त्या सम्पूष्य वैष्णवान् । प्रभातेऽवभृथं गच्छेद् यत्र तीर्थं परं भवेत्॥ ८१॥ तत्र स्नात्वार्चियत्त्रा च झहाणैः स्वस्ति वाचयेत्॥८१३॥ इति विण्णुसंहितायामभिषेको नामैकादशः पटलः ॥

अय द्वाद्द्याः परुतः । अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् यागभूमेस्तु लक्षणम् ।

<mark>यत्रेष्ट्रा</mark> विधिवैद् देवं सम्यन्ते सर्वसिन्ध्यः ॥ १ ॥

१. 'समर्चयेत्', २. 'क्षपटल एकादेशः ॥' ख. ग. पाठः. ३. 'मा दे' ख. ग. घ. पाठः.

त्रिधोत्तमाधमा मध्या चतुर्धा जातिभेदतः। सुपद्मा भद्रिका पूर्णी धूम्रेत्यपि तथैव भूः ॥ २ ॥ बहुपांसुरशुष्काम्बुः क्षिप्रं बीह्यादिरोहणा । प्रदक्षिणजला श्रेष्ठा समा शीतो<sup>द</sup>णकालयोः ॥ ३ ॥ नदी पूर्ववहा यत्र क्षीरपुष्पफलदुमाः। रमन्ते यत्र गोमर्त्याः समा क्रिम्धा च सोत्तमा ॥ ४ ॥ शैङ्खाभ्रादिस्वरा चेष्टा सवर्णा सर्ववर्णिनाम्। अलामे कृत्रिमैवं स्याद्धमा स्यादतोऽन्यथा ॥ ५ ॥ सर्वप्रवा च मध्योक्ता लक्षणेश्व शुभाशुभैः। चतुरश्राष्ट्रषड्भागपादाधिकसमायता ॥ ६ ॥ विप्रादीनां स्मृता भूमिः सर्वेषां वोत्तमस्य या । सिता रक्तां च पीता च कृष्णा विप्रादिभूस्तथा॥ ७॥ मधुरा च कषाया च तिक्ता च कटुका कैमात्। ्रणृतास्व<del>य</del>रविद्गन्धा बहुवर्णा तु वर्जिता ॥ ८ ॥ धान्यपूर्णामकुभ्भस्थवर्धमानाज्यवर्त्तिभः। सितादिभिनिशि ज्ञेया प्रज्वाल्यावृत्य दर्शनात् ॥ ९॥ खाते राज्युषितैः पुष्पैस्तथा ज्ञेया सितादिभिः। वल्मीकशकरारन्ध्रतुषाङ्गारास्थिभरमभिः॥ १०॥ केशकदमकीटेश्च संयुक्तां वर्जयन्महीम्। घूम्रतारीक्ष्यदौर्गन्ध्यकाठिन्यैश्राशुभा मही ॥ ११ ॥ अदिक्स्था जलहीना च कुटिला द्विगुणायता। वृत्ता पञ्चत्रिषट्कोणा चार्धचन्द्रा च शूर्पिका ॥ १२ ॥

१, 'श साभा', २. 'तथा। घृ', ३. 'येत् क्षितिम्' स. ग. पाठः.

पीलुरेाल्वक्षवेण्वर्कस्तुक्पिशाचकदुदुमैः। इयेनगृधर्क्षगोमायुसूकरध्वारक्षवानरैः ॥ १३॥ रक्षोयमाभिवाताप्यानिम्नत्वेन च निन्दिता । मध्यनिम्ना सगर्भा च प्रतिलोमा च नेष्यते ॥ १८ ॥ कुदौः दारैश्च दूर्वाभिः कादीश्च ब्राह्मणादिभूः । पुष्पेदींपैश्च विज्ञेया नत्वा विज्ञाप्य तं प्रभुम् ॥ १५ ॥ निमित्तं बूहि मे देव कल्पशेक्तं दिजादिकम्। वर्णार्थं तु प्रयुक्ते तु ततो वित्तचतुष्टये ॥ १६॥ मुहूर्ते गमिते यस्य दीपो ज्वलति तस्य भूः। वास्तु संकीर्णिमष्टं च सर्वेषां सर्वभासनात् ॥ १७ ॥ न्यत्रोघोदुम्बराश्वत्थप्रक्षाः पूर्वादयः शुभाः । एते व्यस्ताः समस्ता वा शस्ता वामास्त्वकामदाः॥ १८॥ नादेयं तु जलं श्रेष्ठं दिक्षु सर्वास्ववस्थितम् । कूपमैन्द्रैशसौम्येषु न चैकसलिलं शुभम् ॥ १९॥ जलाद्रिवृक्षगुल्माश्च पूर्वादिषु शुभाः स्थिताः। <mark>शिग्रुनिम्बाद्यश्छेद्यास्तत्र हस्तशतान्तरे ॥ २० ॥</mark> बहिःस्थिता न दोषाय मध्ये कार्यास्तु वा शुभाः। हिगुणं गृहवृक्षोचं त्यक्त्वा दोषायं न स्थिताः॥ २१॥ गृहोचिद्रिगुणाद् बाह्ये फलपुष्पद्धमास्तथा । बकुलाशोकपुत्रागनागचन्दनचम्पकाः ॥ २२ ॥ बिल्वाम्रपनसाचाश्च पलाशाचाश्च शोभनाः । अन्तस्सारं बहिस्सारं निरसारं सर्वसारकम्॥ २३॥

१. 'मिन्द्रेश' ख. ग. पाठः.

चतुर्धी स्थावरं तेषामसारं न गृहाय्रतः। कदल्यादि बहिर्घार्य गृहपृष्ठान्तपक्षतः ॥ २४ ॥ सर्वसारं तु सर्वत्र चिञ्चादि परिकीर्त्तितम्। अन्तस्सारं तथा विद्याद् बहिस्सारमंसारवत् ॥ २५॥ अपि सौवर्णकं वृक्षमुपगेहं न धारयेत्। गुल्मवल्ल्योषधीनां तु नैकान्तो विधिरीदृशः ॥ २६॥ चन्द्नागरुकपूरकदम्बतिलकार्जुनैः । क्रमुकैर्नालिकेरैश्च कुशैर्दर्भैः समावृता ॥ २७ ॥ पद्मोत्पलवनाकीणी तोयाब्यैन्द्रोत्तरप्लवा । केतकीक्षुसमाकीणी सुपद्मा शान्तिदा मही ॥ २८ ॥ नदीसागरपर्यन्ततीर्थायतनमाश्रिता । क्षीरवृक्षसमाकीर्णो फलवृक्षसमाकुला ॥ २९॥ उद्यानोपवनोपेता फुल्लगुल्मलताकुला । पश्चिमे याज्ञिकैर्वृक्षेत्रीहिक्षेत्रेण दक्षिणे ॥ ३०॥ भद्रिका भूमिराख्याता सुखदा तत्र यज्वनाम्। किशुकाशोकवकुलैरङ्कोलैश्वेव निम्बकैः ॥ ३१॥ खदिरै रोहितैः ष्ठक्षेमीधवीचम्पकासनैः। कुलस्थतिलनिष्पावकोद्रवैश्व समाकुला ॥ ३२॥ गिरिपार्श्वाश्रिता चैव गिरेः शिखरमाश्रिता । अप्रभूतोदका भूमिः सौ पूर्णिति च पृष्टिदा ॥ ३३ ॥ पीलुवेणुवनाकीणी स्नुहिश्लेष्मातकान्विता । विभीतकार्कसङ्कीणीं कठिना शर्करान्विता ॥ ३४ ॥

१. 'रास्तेषां' ख. ग. पाठः. २. 'त्रं तु द' ग., 'त्रं च द' ख. पाठः. ३. 'सा हि पूर्णेति पु' ख. ग. पाठः.

इयेनगृधर्भगोमायुसृकरध्वाङ्क्षसङ्कला । सोषरा गर्भयुक्ता च क्षयदा धूम्रिका भवेत्॥ ३५॥ एवं परीक्ष्य यत्नेन गन्धवर्णरसादिभिः। गुल्मादि परिशोध्यात्र कर्षयेह्याङ्गलैः शुभैः ॥ ३६ ॥ पञ्चधा दशधा वापि सर्वधान्यानि वापयेत्। कर्षयित्वाथ भूयोऽपि कुर्यात् पुष्पफलानिवताम् ॥ ३७ ॥ असन्तोपहता या तु तस्याः शुद्धिरथोच्यते । शतशः कर्षयित्वा तु गोकुलं तत्र वासयेत्॥ ३८॥ ततो वर्षोषिते ऋष्ट्वा तिलादीन्यत्र वापयेत्। यदा सस्येषु पुष्पाणि फलानि च भवन्ति हि ॥ ३९॥ तदा कृष्टा पुनर्भूमिः शुद्धिमृच्छससंशयम्। भूतकूरबिंह तत्र पूर्व दत्त्वा विचक्षणः ॥ ४०॥ यावत् प्राकारपर्यन्तं तावत् कुर्यात् परिग्रहम् । भूतानि राक्षसा वापि यत्र तिष्ठन्ति केचन ॥ ४१ ॥ ते सर्वे हैपगच्छन्तु स्थानं कुर्यामहं हरेः। इसनुजाप्य भूताद्वीस्ततस्तं विधिमाचरेत् ॥ ४२ ॥ इन्द्रादीशावसानं तु शङ्काद्विगुणवेष्टनात् । निमित्तैः शोभनैर्मन्त्री कुर्यात् सूत्रप्रसारणम् ॥ ४३ ॥ पुनामैकतरूद्भूता निर्घृणाः शङ्कवो दृढाः। प्राङ्मुखेनाष्ट्रघा ताङ्याः पूजिता लोहमुद्ररैः ॥ ४४ ॥ खात्वा पुरुषमात्रं तु जलारमान्तमथापि वा । ततो न्यस्य घटं मध्ये विधिनापूर्णमर्चितम् ॥ ४५ ॥

 <sup>&#</sup>x27;व्य' ख., 'प्य' ग. घ. पाठः. २. 'नान्तं श' ख. ग. पाठः.

सरत्नं धान्यराशिस्थं मुहूर्त्ते मङ्गलान्यिते । सुमृद्धिः खातमापूर्वे हस्तपूरं ततोऽरमभिः॥ ४६॥ पादोनं प्लावयित्वाद्धिः पालाशाश्वत्थमुद्ररैः । आकोट्य घर्षियत्वा च सुदृढं कौरयेत् तलम् ॥ ४७॥ हारदेशेऽर्चयेद् देवं स्थण्डिलेऽभि च तर्पयेत्। चतुरश्रं समं कृत्वा तत्र वास्तुं च पूजयेत् ॥ ४८ ॥ सूत्रपातं पुनः कुर्यादेकाशातिपदं यथा । मुसमः मुखदो वास्तुर्विषमो न मुखावहः॥ ४९॥ दध्यक्षताज्यपुष्पाम्बुहेमरत्नैः प्रदक्षिणम् । मङ्गलार्थं लिखेत् पूर्वे नाङ्गुल्यायैः कदाचन ॥ ५० ॥ ईशमूर्धि निर्ऋखङ्घौ तत्रोत्तानशये स्थितौन् । कुरापुष्पाक्षतान्नाँद्धिर्गन्धपुष्पैः प्रपूजयेत् ॥ ५१ ॥ ब्रह्मा नवसु मध्ये स्याद् दिक्षु षट्के हिकेऽन्यतः। द्यात्रिंशद् बहिरीशादिकमादन्यीस्तु देवताः ॥ ५२॥ ब्रह्मा मध्यपदे पूज्यः तत्त्राच्यामार्यकरततः। सावित्रः सविता चाशौ ततो द्विपद्गौ स्मृतौ ॥ ५३॥ विवस्वान् दक्षिणे षट्के जयन्तेन्द्रौ हिकद्वये । षट्के तु पश्चिमे मित्रो वायव्यद्यिकयोः पुनः ॥ ५४ ॥ राजयक्मा च रुद्रश्च षट्के क्षितिभृदुत्तरे । आपैवत्सस्तथापश्च द्विकयोस्तद्वहिः शिवः ॥५५ ॥

१. 'फल्पये', २. 'कृत्वा एका' स्त. ग. पाठः. ३. 'तः ।' स्त. पाठः. ४. 'ना' क. पाठः. ५. 'पस्तथापवत्सश्च' स्त. पाठः.

पर्जन्यश्च जयन्तेन्द्रसूर्यसत्यभृशाम्बराः । <mark>प्राच्यामग्न्यार्दिकान्</mark> वक्ष्ये पूषा च वितथस्तथा ॥ ५६ ॥ गृहक्षतो धर्मराजो गन्धर्वो भृङ्गराजकः। मृगश्च नैर्ऋते कोणे पूजयेच पितृस्ततः ॥ ५७ ॥ दौवारिकं च सुग्रविं पुष्पदन्तं जलाधिपम् । असुरं चैव शोषं च पापयक्ष्माणमेव च ॥ ५८ ॥ वायुं नागं तथा मुख्यं भह्नाटं सोममेव च। अदितिं दितिं कुबेरं च बहिरीशादिषु क्रमात्॥ ५९॥ चरकीं च विदारीं च पूतनां पापराक्षसीम्। श्वीस्कर्दें चार्यमाणं जम्भकं पिलिपिञ्जकम् ॥ ६० ॥ दिक्षुं तेषां बलिं दत्त्वा मध्यादारभ्य सर्वतः । भृतेभ्योऽपि बार्लं दद्यादष्टदिक्षु यथाऋमम् ॥ ६१ ॥ पूजिता बारतुदेहस्थास्त्रिपञ्चाशत् तु देवताः । सिद्धये स्युरनर्थाय गृहभाजामपूजिताः ॥ ६२ ॥ सङ्काल्पितोपवासस्तु सुस्नातः सुसहायवान् । मुलितायां समासीनः क्षितौ रात्रादुद्ङ्मुखः ॥ ६३ ॥ जेपेत् स्वप्नप्रदं मन्त्रं यावनिद्रावशंगतः । ततः परयत्यसौ स्वप्नं तन्द्रमिर्फलसूचकैम् ॥ ६४ ॥ सुस्बमेऽत्र गृहं कुर्यात् सुगृहंक्षीदिनोदये। सुमृदा स्थण्डिलं कृत्वा चतुईस्तं सुशोभनम् ॥ ६५ ॥

१. 'पितृतस्त' क. पाठः. २. 'रोगं ना' ख. ग. पाठः. ३. 'न्दो-इ. यमाद्वश्च ज', ४. 'अ' क. पाठः. ५. 'ब' ख. ग. पाठः. ६. 'न' क. घ. पाठः.

प्रलिप्य पद्ममध्यस्थमुद्कुम्भं निवेशयेत्। सर्वौषिधयुतं भद्रं रत्नगर्भे सपछवम् ॥ ६६ ॥ सितचन्दनदिग्धाङ्गं पद्ममालाविभूषितम् । सितवस्त्रयुगच्छन्नमव्ययं स्वस्तिकान्वितम् ॥ ६७ ॥ तन्मुखे प्रणवेनादौ ध्यात्वा कमलमुज्ज्वलम् । साङ्गलीयकरो मन्त्री ग्रहांस्तत्र प्रकल्पयेत्।। ६८॥ बद्धपद्मासनान् हृष्टान् पूजयेच स्वनामाभिः। सूर्य रक्तं सितं सोमं रक्तमङ्गारकं पुनः ॥ ६९॥ बुधं चामीकरप्रख्यं कैष्णवर्ण रानेश्वरम् । पीतं बृहस्पतिं शुक्रं शुक्कमेव तु कल्पयेत्॥ ७०॥ राहुं चासितपीतामं कृष्णं केतुं यथाक्रमम्। स्ववर्णलक्षितैः पुष्पैः सर्वेऽच्यास्तु विधानतः॥ ७१॥ कुर्याद्रोमं बिलं चान्ते गीतवादित्रसंयुतम्। स्तुति कृत्वा प्रहाणां तु पावित्रं स्तोत्रमीरयेत् ॥ ७२ ॥ शुभाशुभमहार्थानि निमित्तानि ग्रहाधिप!। दिव्यान्तरिक्षभौमानि पृच्छतो मे प्रकाशय ॥ ७३ ॥ इत्युक्त्वोद्धृत्य तं कुम्भं शाकुनं सूक्तमुचरन् । परितो भ्रामयेद् यलाज्जयशब्दादिसंयुतम् ॥ ७४ ॥ अनिष्टद्रशनेऽप्येवं भूमौ स्थापितपूजितम् । उद्धृत्य भ्रामयेद् भूयस्तदा खे दृश्यतेऽद्भुतम् ॥ ७५ ॥ सिद्धानां दर्शनं शब्दः सातपा वृष्टिरेव वा । रत्नपुष्पफलाञ्चानां घान्यमध्वाज्यवाससाम् ॥ ७६ ॥

१ 'पुष्पमा', २. 'क्नं' ल. ग. घ. पाठः. ३. 'रक्तकृष्णें शं । ख. ग. पाठः. ४. 'येदेवं तदा' ख. ग. पाठः.

द्धिपाठीनभेकाना सूत्रस्य पिशितस्य च । कूर्भस्य वा महीपृष्ठे प्रपातो नभसः शुभः॥ ७७॥ नृपब्राह्मणकन्यानां पूर्णकुम्भस्य दर्शनम्। हत्त्यश्वशिखिहंसाभ्रशङ्खवेणुममाः स्वरौः॥ ७८॥ इत्येवमादयो ज्ञेयाः कर्मकाले विचक्षणैः। रष्टष्टे घाते श्रुते दृष्टेऽप्यानिष्टे वर्जयेत् क्षितिम् ॥ ७९ ॥ दिनमन्यत् समासाद्य प्रागुक्तविधिवर्त्मना । सुनिमित्तं च विज्ञाय केर्ता वै कर्म कारयेत्॥ ८०॥ तथेष्ट्रामि क्षमेत्युक्तवा ब्राह्मणैः स्वस्ति वाच्यै च । बाहिं दक्त्वा खनेत् प्राग्वत् तां धरां पूरयेत् पुनः ॥ गृहमध्ये तु मेधावी शुभां पूर्वश्किल्पिताम्। न्यसेत् कूर्मशिलां चैव यस्यां कूर्मो निवेश्यते ॥ ८२ ॥ राजतं विन्यसेत् कूर्म सौवर्ण तद्ददेव तु। पूर्ववत् कल्पयेत् पद्मं साष्टवर्गी च मात्काम् ॥ ८३ ॥ आधारशक्तिमत्रेष्ट्रा नत्वा विज्ञापयेत् ततः। त्वमेव परमा शक्तिस्त्वमेवासनधारिका ॥ ८४ ॥ सन्तृप्तया त्वया देवि! स्थातव्यमिह सर्वदा। कूर्मराजमकूपारं तथा विश्वस्य धारकम् ॥ ८५ ॥ ध्यात्वा पूर्वोक्तपद्मस्थं स्वनाम्नव तु पूजयेत् । नमस्ते कूर्भरूपाय विष्णवे विश्वधारिणे ॥ ८६ ॥

१. 'नाः' ख. ग. पाठः २. 'तत्र वै' क. पाठः ३. 'चयेत्' ख. ग. घ. ङ, पाठः

करिष्यमाणं प्रासादमिह त्वं धर्तुमहोसि। इति विज्ञाप्य तं भक्त्या गणेशं चात्र पूजयेत्। ८७ ॥ कूर्मस्य दक्षिणे पार्श्वे पद्मं कृत्वा तु पूर्ववत् । नामयुक्तेन बीजेन गन्धपुष्पादिभिः क्रमात् ॥ ८८ ॥ कुर्याद् बीजस्य पञ्चाङ्गं त्रिदीर्घ द्वादशान्तगैः। निवेदा लड्डुकापूपपृथुकादि विशेषतः॥ ८९॥ ध्यायेद् गजाननं रक्तं बृहत्कुक्षि चतुर्भुजम्। पाशाङ्कशधरं भक्ष्यं दधानं दन्तमेव च ॥ ९०॥ एवं सम्पूज्यते नित्यं गणेशो यत्र भक्तितः। विद्यास्तत्र न जायन्ते वर्धन्ते चात्र सम्पदः॥ ९१॥ मण्डले स्थण्डिले चैनं थागे यागे च पूजयेत्। गणेशं विधिना योऽसौ सम्यक् सिन्धिमबाप्तुयात् ॥ सुसमं स्थण्डिलं कृत्वा राङ्कं चात्र यथाविधि । छायांयोगेन विज्ञाय दिग्विमागमसंशयम् ॥ ९३ ॥ दिक्चिद्वान्यश्मसूछिल्य जगतीक्षेत्रबाह्यतः। रक्ष्याण्यागृहसिद्धेस्तु प्रासादं कारयेत् ततः ॥ ९४ ॥

इति विष्णुसंहितायां वास्तुपटलो द्वादशः ॥

अथ त्रयोद्दाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् प्रासादविधिमुत्तमम् । यत्क्रियाव्यवसायोऽपि सद्यः सर्वोघनाशनः॥ । ॥

१. 'न्या' ल. ग. पाठः. २. 'यां भूपट' घ. ड. पाठः.

अष्टेष्टकानिधानेऽपि फलं वक्तुं न शक्यते । अनुमेयं हि तैनैव फलं प्रासादविस्तरे ॥ २ ॥ सर्वयज्ञतपोदानतीर्थवेदेषु यत् फलम्। तत् सर्वे कोटिगुणितं यजमानस्य जायते ॥ ३ ॥ द्रव्यसंस्थानभेदाच फलं भूयोऽस्य वर्धते। हितं नातःपरं तस्माच्छक्तेः कार्ये तु सर्वथा ॥ ४ ॥ वृषाभ्यां कपिलाभ्यां तु समाभ्यां प्राङ्मुखो गुरुः। कृष्ट्वासनमयरेव यष्टीयुगहलैर्भुवम् ॥ ५ ॥ ह्रादशाक्षरमन्त्रेण नववस्त्राद्यलंकृतः । शम्यासनीकृते गोभिः सस्यमुत्पाच खाद्येत् ॥ ६ ॥ पुनः कृष्ट्रेष्टकाधानं कुर्याद् द्वारे तु कल्पिते । द्वारस्य दक्षिणे भागे कर्तव्या प्रथमेष्टका॥ ७॥ उक्केखाद्याज्यभागान्तं कृत्वोदक्स्थण्डिले क्रमात् । पकं च विष्णुगायत्र्या हुत्वाथाज्याहुतीः कमात् ॥ ८ ॥ व्यस्तैरष्टाक्षरैरष्टौ व्याहृतीन्द्रादिभिस्ततः। अमये चैव सोमाय त्रहेम्योऽपि यथाक्रमम् ॥ ९ ॥ नक्षत्रेभ्येश्व भूतेभ्यो नागेभ्य इति चैव हि। देवताभ्यश्च सर्वाभ्यो विश्वभ्यश्चेति देशिकः॥ १०॥ विष्णवे चेति हुत्वान्ते व्याहृतीर्जुहुयात् ततः। समिदाज्यचरून् हुत्वा गायत्र्याष्टोत्तरं शतम्॥ ११॥ ततः स्विष्टकृतं हुत्वा होमशेषं समाप्य च। इष्टकास च मूळेन सम्पाताज्यं समर्पयेत् ॥ १२॥

१. 'र्नवै: ।' खन्ता पाठः २. 'स्थाने तु' खाना घा छा पाठः. १. 'भ्योऽथ मू' खाना घा पाठः.

अश्वत्थशङ्कुना रेखाः पूर्वात्राश्चोत्तराप्रकाः। तारेणाष्टी समाठिख्य प्राङ्मुखः सुसमाहितः ॥ १३ ॥ चतुरश्रे चतुष्कोष्ठे न्यस्याग्न्यनिलकोष्ठयोः । पूर्वात्रसूत्रे सौम्याये तथैव निर्ऋतीशयोः ॥ १४ ॥ स्थित्वा कृताञ्जिलः पश्चाद् ध्यात्वा देवमधोक्षजम् । मूलमष्टशतं जप्त्वा द्वादशाक्षरमेव च॥ १५॥ ततः स्वाक्षरसङ्ख्यातो जपेदष्टाक्षरं बुधः। प्रमुं तं प्रणतो ध्यात्वा कोष्ठेष्वष्टभिरक्षरैः ॥ १६॥ अग्न्यादीन्द्रान्तमधौ ता इष्टका विन्यसेत् कमात्। उपानड्वत् प्रयुक्षीत वर्जयेनिम्नमुन्नतम् ॥ १७ ॥ इष्टकास्तु निधायैवं श्वभ्रं सम्पूर्य वारिभिः । सम्पातरत्नगन्धाद्याँविमलैस्तु सुगन्धिभिः॥ १८॥ कलशे पूरितैः पूर्वमर्चितैर्मन्त्रसंस्कृतैः । शुक्कपुष्पाक्षतान् न्यस्य तारेणावर्तमीक्षयेत् ॥ १९॥ शुभाशुभाविहावर्तौ ज्ञातव्यौ दक्षिणोत्तरौ । शाल्यादिक्षेत्रमृत्साभिर्गर्ते प्रच्छाद्येत् ततः ॥ २०॥ विसुज्य शिल्पिनोऽत्रापि कल्पयेत् स्वप्नदर्शनम् । शुभे लाभोऽशुभे मोक्षः शान्तिः कार्या त्वदर्शने॥ २१॥ गर्भाधानं ततः कुर्यान्नागर्भे धाम्नि सम्पदः। मृत्तिका दश सङ्गाह्या मूलानि जलजानि च॥ २२॥ धातवो रत्नबीजानि लोहादि च यदिष्यते । अष्टाङ्गुलं तद्धींचं पादहीनोत्तरच्छदम् ॥ २३ ॥

१. 'शा' ख. ग. ब. पाठः

सान्द्रं ताम्रमयं शुक्णं गर्भपात्रं च शोभनम्। सुगुप्तं तद्यथा भित्तौ भित्तिमानेन वा भवेत्॥ २६॥ पादुंकोपरि विप्रस्य भुवि राज्ञोऽन्ययोरघः। द्वारस्य दाक्षणे भागे तृतीयांश दिशेषिते॥ २५॥ गोमूत्रेणाष्ट्रते न्यस्येद् द्वारमूलस्य पार्श्वतः। क्षालिते पञ्चगव्येन पात्रेंऽस्मिन् परिशोधिते ॥ २६॥ धारणाभियेथान्यायं ध्यात्वा पीठेऽक्षराम्बुजम् । भूभण्डलमनन्तस्थं सशैलाम्भोधिदिग्गजम् ॥ २७॥ प्रादिक्षण्येन कृत्वान्तः पूर्वे सागरमृद्वांतेम् । दिग्विदिक्षु च मध्ये च गायच्या विन्यसेन्मृदः॥ २८॥ गिरितीर्थनदीभ्यश्च हृदात् कर्कटकालयात् । वल्मीकखलदन्त्युक्षशृङ्गेभ्यश्चाहृताः ऋमात् ॥ २९॥ पङ्कजोत्पलयोर्म्ले कुमुद्रस्य च देशिकः । दिक्षु लोहितकस्यापि चत्वार्येवं क्रमान्न्यसेत् ॥ ३०॥ <mark>मनदिशला हरीतालमञ्जनं श्यामसीसके ।</mark> सौराष्ट्रीं रोचनां चैव गैरिकं पारतं तथा ॥ ३१ ॥ वज्रमौक्तिकवैडूर्यशङ्खरफटिकपुष्यकान् । चन्द्रकान्तं महानीलं पद्मरागं तथा पुनः ॥ ३२ ॥ शालिनीवारैको चैव कङ्कुमाषकुर्लुस्थकान् । निष्पावतिलमुद्रांश्च पाकपूर्णान् संसर्पपान् ॥ ३३॥ दिक्षु काञ्चनरूप्यायस्त्रपूष्यथ हिरण्मयम् । सुवर्ण कूर्मरूपं च राङ्खं चकं च कोणतः॥ ३४ ॥

<sup>🐫 &#</sup>x27;रवरकक' घ. पाठ: २. 'ल' ख. ग. घ. 💵 पाठ:

धनुर्गदाम्बुजं मध्ये प्रत्येकं च हिरण्मयम्। एतत् सर्वे समानीय न्यस्तव्यं गर्भभाजने त ३५॥ कृत्वैवं पश्चगव्येन प्रोक्ष्य दादशविद्यया। अमेर्दिक्षिणतः कृत्वा जुहुयात् पूर्ववत् कमात् ॥ ३६ ॥ षृतं द्वादशभिवीणीदिवपैनीरायणेन च। तारादिना हुतान्तेन वक्ष्यमाणैश्च नामभिः॥ ३७॥ बीजानि सर्वधातूनि सर्वलोकाश्च पर्वताः । समुद्राः सर्वतीर्थानि नद्यश्राथ हृदास्तथा ॥ १८ ॥ पातालाश्चाथ नागाश्च दिग्गजा वृषभास्तथा । व्याहृत्यन्तं ततो हुत्वा सम्पातविधिनैव तु ॥ ३९॥ आज्यं समप्ये तत् पात्रं विधायात्रकरस्थितम् जप्ता मन्त्रं भुवं ध्यात्वा प्राङ्मुखो निशि देशिकः॥४०॥ सुमुह्तें दिजानुजां प्राप्य तूर्थादिनिस्यनैः। शक्ति ध्यात्वाचियत्वास्यौं गर्भभूतिमदं स्मरन् ॥ ४१॥ ब्रह्माण्डं पार्थिवं शुभ्रं गृहमूर्त्तिप्रसूतये। ध्यात्वास्मिन् पूर्ववचोवीं शनैर्मन्त्रमुदीरयेत् ॥ ४२ ॥ सर्वभूतधरे! कान्ते! पर्वतस्तनमण्डिते । समुद्रपरिघाने ! त्वं देवि! गर्भ समाश्रय ॥ ४३ ॥ एवं न्यरते तु गर्भेंऽरिमन् सर्वत्र च सुखं भवेत्। हिरण्यं दाक्षणां दैत्त्वा प्रासादं कारयेत् ततः ॥ ४४ ॥ द्वास्थीपनाद्धः प्राग्वदिष्ट्वा वास्तुं यथाक्रमम्॥ कृत्वा होमं च संस्पृत्य शक्त्या रत्नादि विन्यसेत् ॥४५॥

१. 'इच', २. 'स्या' क. पाठः. ३. 'दबात् पा' ख, ग. वाठः. ४. 'स्था' स, ग. च. क, पाठः.

द्वारमाच्छाद्य वस्त्राभ्यां गव्यादिक्षालितं शुभम् । गन्धादिभिः समभ्यर्च्य शान्तिहोमादिसंयुतम् ॥ ४६ ॥ मुहूर्ते स्थापयेद् विद्वान् मध्यान्मध्यं विमुच्य तु । आत्मतत्त्वमधो न्यस्य विद्यातत्त्वं च शाखयोः ॥ ४७ ॥ परतत्त्वं च मध्ये तैत् सुशिरस्संव्यवस्थितम् । स्थापयेत् प्रणवेनीथ पूजयेच पुनः क्रमात् ॥ ४८ । स्थिराप्रमेयव्यापित्वबोधनित्याविनाशिताः । तृप्तिश्च सप्त होतव्याः क्रमादाहुतिसप्तकैः ॥ ४९॥ प्रतीहाराद्यो देवा ये तस्मिन् संव्यवस्थिताः। नामभिस्तेऽत्र होतव्यास्ततो देयश्च तद्वालः॥ ५० ॥ भित्तिस्तम्भादिविन्यासे सिराममीदिपीडनम् । सर्वथा परिहर्तव्यं वास्तुकोपोऽन्यथा भवेत्।। ५१।। किञ्चिदुत्तरतो नीत्वा पूर्वतो वा सिरादिवित्। रतम्भादीन् विन्यसेदेवं वेधदेषो न जायते ॥ ५२ ॥ प्राग्द्वारमृषभस्थं स्याद् ध्वजस्थं पश्चिमीमुखम् । अन्यथा सर्वनादाः स्यादायदोषान्न संशयः ॥ ५३ ॥ प्राग्द्वारं ग्राममध्ये स्यात् पश्चिमे चोत्तरे तथा। दक्षिणन्द्रामिषु प्रायः पश्चिमद्वारमिष्यते ॥ ५४ ॥ त्रिंशदन्तं त्रिहरतादि सप्तान्तेकादिमूमिकम्। वृत्तं वा चतुरश्रं वा द्रीनीयं तु कास्येत्॥ ५५॥ भूतृद्वा वायुवहीन्द्रवरुणार्केन्दुविष्णवः। गृहाणां देवता ज्ञेया भूमीनां मूर्तयोऽपराः ॥ ५६ ॥

१. 'तु सु' इ, 'न्तः सु' ख, पाठः. २. 'नैव पू' ख. ग. पाठः. ३. 'ह्यः ६' ख. १।टः. ४. 'मे' क. पाठः.

शयानासीनतिष्ठन्तो गच्छन् पूर्वे च यागिनः। भूमीनां देवता ज्ञेया दिक्कोणस्थास्ततोऽपराः ॥ ५७ ॥ वराहो नारसिंहश्च श्रीधरश्च ह्याननः। जामदग्न्यश्च रामश्च वःमनः कृष्ण एव च ॥ ५८॥ तत अर्ध्व चतुर्दिक्षु वैनतयं प्रकल्पयेत्। मध्ये ब्रह्मा शिवोऽन्ते स्यात् कलशे तु स्वयं हरिः ॥ ५९ ॥ कलशान्ते महाविष्णुः सदाविष्णुस्तद्यतः। ज्ञातव्या गृहगर्भाचीः स्थूलसूक्ष्मपरात्मिकाः ॥ ६०॥ अनन्तं पादुकं विद्यादात्मतत्त्वेश्वरं प्रभुम्। विद्यातत्त्वमधि ग्रानमित ऊर्ध्व परं तथा ॥ ६१॥ वेद्यामिन्द्राद्या दिक्स्था विष्वक्सेनः प्रणालके । पादुकाचङ्घितङ्घोरु पट्टिकान्तं प्रतिः कटिः॥ ६२॥ मेखला रक्षणा कुक्षिर्गर्भः स्तम्भाश्च बाह्यः। मध्यं नाभिश्र हत् पीठमपानं जलनिर्गयः ॥६३॥ पादाधारस्त्वहंकारः पिण्डिका बुद्धिरुच्यते । तदन्ते प्रकृतिः पद्मं प्रतिमा पुरुषः स्राः ॥ ६४ ॥ घण्टा जिह्ना मना दीपो दारु स्नाः शिलास्थि च। त्वक् सुधा लेपनं मांसं रुधिरं तत्र यो रसः ॥ ६५ ॥ चक्षुः शिखरपार्श्वे तु ध्वजाग्रं च शिखा भवेत्। तलकुम्भो भवेत् पाणिद्वीरं प्रजननं स्मृतम् ॥ ६६ ॥ शुकनासेव नासोक्ता गवाक्षं श्रवणं विदुः। कपोतार्छि तथा स्कन्धं कण्ठं चामलसारकम् ॥ ६७ ॥

<sup>🐧 &#</sup>x27;म' ख, ग, घ. 🔊 पाठः. २. 'न्तं' ख. ग. पाठः,

घटं शिरो वृतं मञ्जा वाङ् मन्त्रेः सेचनं पयः। नामरैात्यादिवर्णान्नधूपेषु विषयाः स्थितौः ॥ ६८ ॥ रन्ध्रे वातायने धाम्नि लेपे स्थैयें च खाद्यः। पर्वाणि सन्धयो ज्ञेया लोहबन्धास्तथा जलाः॥६९॥ केशरोमाणि चैवास्य विज्ञेया दुग्धकूर्चकाः। मासादपादमात्रोचाः प्राकारः परितो भवेत् ॥ ७० ॥ गोपुरं पादहीनोचं तत्समं मण्डपं विदुः। पीठिद्रगुणविस्तारो गरुडस्य च मण्डपः ॥ ७१ ॥ तावन्तो लोकपालानां विष्वक्सेनस्य चालयाः। पृष्ठेऽनन्तस्य चामेय्यां हविदशाला च तावती ॥ ७२ ॥ मातृणामालयाः कार्या दक्षिणे चोत्तरे तथा। <mark>इन्द्रामीशगताः कार्याः सर्वे प्रत्यङ्मुखा गृहाः॥७३॥</mark> रक्षोवरुणवायव्यगताश्च प्राङ्मुखास्तथा। दक्षिणोत्तरयोः कार्याः प्रासादामिमुखा यथा ॥ ७४ ॥ तुषहीनैरनुत्तानैरष्टभिर्मध्यमैर्यवैः । उत्तमं सप्ताभर्मध्यमधमं षड्भिरङ्गुलम् ॥ ७५ ॥ गायज्यक्षरसंख्यातैरङ्कुलैरेव साधितः। यो हस्तस्तेन मातव्यं सर्वे त्रिविधमिष्यते ॥ ७६ ॥ विालाभिरिष्टकाभिवी काष्ट्रेवी मृद्धिरेव वा। कुर्यात प्रासादविस्तारं सदोषं तु विवर्जयेत्॥ ७७॥ वृद्धं बालां च चण्डाली गर्भिणी दुष्टभूमिजाम् । शिलो त्यक्त्वा शुभामन्यां गृह्णीयाद् वर्णयोगतः ॥७८॥

१. 'न्त्रं' ख. ग. पाठः. २. 'बा' ख. ग. पाठः.

पुछिङ्गे प्रतिमा प्रोक्ता स्त्रीलिङ्गे पीठिका स्मृताः। रत्नन्यासाद्धस्तात्तु नपुंसक्तिलेष्यते ॥७९॥ कार्यो गृहानुरूपाची गृहं वाचीनुरूपतः। न्यायोऽयं पीठिकादीनामपि ज्ञेयो विचक्षणैः॥८०॥ न जीर्णैरुपैयुक्तैंवी शिलायैर्वैष्णवं गृहम्। कारयेत् पीठिकां वाचीमाभिचारोऽन्यथा भवेत् ॥ ८१ ॥ पुरातन्यो विवर्णाः स्युरपक्वाश्चात्र नेष्टकाः । गर्भवन्तः स्वयं शुष्काः पतिता वाग्निदृषिताः॥ ८२॥ असारा दुष्टदेशस्था दूषिताश्चापि न दुमाः। कटुकण्टिकपैशाचक्षुद्रचैत्यादयस्तथा ॥ ८३ ॥ श्रलसृचिध्वजस्तम्भचक्रयष्टिकृतानि च। न युञ्ज्याच्छास्त्रविद् गेहे नोत्तमं योजयेद्धः॥ ८४॥ घटीयन्त्रादिदारूणि न कपित्थाक्षजानि च। वाह्येन्मूलमयेण नोत्तमं सन्धयेन्नते ॥ ८५ ॥ नाघोमुलं नियुज्ञीत न तथा दक्षिणामुखम्। अतुयागे नदाब्येव द्रव्याणि शुभदानि तु ॥ ८६ ॥ प्रासादेऽधःशिलादीनि शुभान्यन्यानि वेन्छया । यदाचींत्पाटिता स्थाप्या तदा पूर्वैव पीठिका ॥ ८७ ॥

इति विष्णुसंहितायां त्रयोदशः परलः॥

१. 'पसंयुक्तैः शि' ख. ग. पाउँः २. 'क्काः' ख. पाठः, ३. 'पि' क. ख. ग. पाठः. ४. 'चो' ख. ग. पाठः, ५. 'यां प्रासाद-विधिस्रयोदशः।' घ. इ. पाठः.

अथ चतुर्देशः पटलः ।

\*अथ वक्ष्यामि संक्षेतात् प्रतिमालक्षणं परमः। योनिसंस्थानभेदं च साधकानां हिताय वै ॥ १ ॥ रत्नलोहशिलाधा अमृत्काष्ठालेख्यभेदतः। प्रतिमा सप्तधा ज्ञया निर्दोषा रत्नलोहजा ॥ २ ॥ बहुदोषा शिला सा तु पुण्यशैलोन्हवेष्यते । वारुण्यैन्द्री तथामेयी वायवी भूश्रतुर्विधा ॥ ३ ॥ आद्ययोर्या शिला सेषा निर्दोषापि तु नान्ययोः। निमग्ना भुवि या रम्या स्निग्धार्ककिरणोज्झिता ॥ ४ ॥ एकवर्णा सुवर्णा च सवर्णा चातिशोभना । श्वेताब्जामा मृगे प्राह्मा सौम्या विप्रस्य सा शिला ॥ ऐन्द्री रक्ता कुलस्थामा ज्येष्टायां क्षत्रियस्य तुः। फल्गुन्यां भगदेवत्या पीता वा हरिता विशः ॥ ६ ॥ कृष्णा मुद्गिनमाश्चिन्यां शूद्रस्यैवाश्चिदेवता । विशाला नातिबहला छिद्रवन्मधुरस्वरा ॥ ७ ॥ रम्भादलाकृतिः स्त्री स्याच्छीतला च मनोरमा । गम्भीरनिनदा गुर्वी सुद्दढा विस्फुलिङ्गिनी ॥ ८॥ अश्वत्थवटपत्रामा विशाला बहला पुमान् । नपुंसकं ह्याकारौ तंब्हीना या सपर्पटा ॥ ९ ॥ निविडावयवा स्निग्धा धीरशब्दा सुशातला । सुगन्धरसरूपाट्या युवतिः सा सुदाोभनः ॥ १०॥

१. 'सेष्टा नि' ल. ग. ड. पाठः. २. 'रं' ग. पाठः. ३. 'स्रुलस्त्प' इसाकाया थु' ल., 'गन्घरूपरसाद्या या थु' क. पाठः. ४. 'ती' लः य. ड. पाठः. ५. 'तु' ल. ग., 'ति' इ. पाठः.

<sup>🛊</sup> भयं पटकः समवन्तरपटकानन्तरं घ. पाठे पठवते ।

बाला शस्त्रासहा मृद्<mark>दी पि<sup>चि</sup>छला पछ्</mark>रवास्थिरा । चण्डाली शुल्किनी वास्याद् यस्यां नरमतेमनः॥११॥ सा हि मण्डुकखण्डा च वृद्धा रूक्षातिझझरा। बहुवर्णातिनीला च धूम्रा च स्थूलरोमिका ॥ १२ ॥ हीनस्वनौ च निन्दाङ्गी सोष्णा चण्डालिका समृता । वल्मीकवृक्षसंलैमा विद्ववातातपाहता ॥ १३॥ चितिचैत्यसमीपस्था बाह्यालीढान्त्यसेविता । ग्रहजुष्टा विवर्णा च चत्वरान्तर्जलोषिता **॥ १**४ ॥ करिपतान्यत्र शिष्टा च संस्कृता येनकेनचित्। सगर्भमण्डलिखद्रसन्धिकीलकजालका ॥ १५॥ रफोटावर्तसिराप्रन्थिभेद्युक्ता च वर्जिता। हीनरेखोत्तमा हीना हीना रेखोत्तमोत्तमा ॥ १६॥ शिलासवर्णौ रेखाः स्युः सुवर्णाश्चातिशोभनाः । इन्द्रायुधपताकोर्मिकलशामा मनोरमाँ॥ १७॥ सदा वृद्धिकरी ज्ञेया गोबाह्मणहितावहा । श्रीवत्सराङ्खचकाष्जनन्दावर्तप्रदक्षिणा ॥ १८॥ तोरणच्छत्रवस्त्रोक्षकन्यास्रक्कुसुमापमा । प्रासादस्वस्तिकाश्वेमवर्धनी शफरोपमा ॥ १९॥ रथेक्षणाङ्गुळीकूर्मचामराङ्कशकेसरी। रत्नाभरणगोवृक्षपेत्रचन्द्रार्कतारकाः॥ २०॥

१. 'रा' ङ. पाठः. २. 'म' क. पाठः. ३. 'गरेखा तु सुवर्णा चातिशोभना।' क. ख. घ. पाठः. ४. 'माः' च. पाठः. ५. 'चक्रच' ख. ग. पाठः.

पवित्रकुष्डिकादुर्शमृगहंसाद्यः शुभाः। एकदिबहुविष्छेदे पुत्रेशगृहिणीक्षयः ॥ २१ ॥ वकस्थूलकुशा रूक्षारिछन्नांग्राश्च न शोभनाः। सङ्कीर्णा बहुवर्णा च-यस्यां नेष्टा च सा किला॥ २२॥ अ वृद्धिकृदि शत्रुममु संवृतमशोभनम् । सन्ध्यक्षरेषु वृद्धिः स्यात् कादिमान्तेषु सम्पदः॥ २३ ॥ \* यायोगवाहेषूचाटो रादौ भीपुष्टिशान्तयः। सिद्धिरूष्मसु मोक्षोऽन्त्ये तिर्यप्रेखास्त्वशोभनाः॥ २४॥ सगर्भोद्राट्यमाना या भिचते शिथिलध्वनिः। मण्डलादियुतोष्णा वा विवर्णा वापि तां त्यजेत् ॥ २५॥-शिलायां क्षालितायां तु यदि किञ्चिन लक्ष्यते । मध्यमा सा शिला ज्ञेया हिना युक्ता शुभाशुभैः ।। ध्वनिर्घण्टानिभो यत्र स्फुलिङ्गादछेदने सदा। दृश्यन्ते तांच्छरस्तस्याः पृष्ठमूर्ध्वमधोमुखम् ॥ २७ ॥ दिजो वा शिल्पिनां कन्या यद् ब्रूयाद्धिवासित।। तिच्छरः स्यात् ततो वक्रं कल्पयेदविकल्पितम् ॥ २८॥ प्राक्पश्चिमशिरा श्राह्या प्राक्प्रत्यग्द्वारवेश्मनोः। अलाभे याम्यसौम्यामा कोणाम्रा तुं न शस्यते ॥ २९ ॥ स्थिण्डले देवमिष्टुाँदौ बाह्मणैः स्वस्ति वाचयेत् । • सुदिने प्रारय दध्यनं रक्षामङ्गलपूर्वकम् ॥ ३०॥

१. 'भा' ख. ग. पाठः. २. 'म' क. ख. ग. पाठः. ३. 'स-न्यिरू' क. घ. पाठः. ४. 'ते' ख. ग. पाठः. ५. 'जं' क. ख. ग, 'जा' इ. पाठः. ६. 'नः' च. पाठः. ७. 'ष्ट्या' क. पाठः.

<sup>\*</sup> अयोगवाहौ बिन्दुविसर्गी ।

शस्त्राण्यस्त्रेण सम्पूज्य शोभनान्यभिधाय च। अयःकूटादि सङ्गृह्य प्राङ्मुखो वाप्युदङ्मुखः॥ ३१ ॥ मङ्गलानि च सन्दश्य निमित्तानि परीक्ष्य च। प्रतिमार्थ तु निर्गच्छेदाचार्यः शिल्पिभः सह ॥ ३२॥ विद्यौराज्ञी सदा ध्यायन्नत्रतोऽर्घ्यकरः स्थितः । निमित्तैः शोभनैर्गच्छेत् कृत्वैवं पुनरन्यथा ॥ ३३॥ निर्गतस्तु शिलां पश्येत् तदाप्रभृति निस्रशः। प्रतिमां कारयेत् कर्ता तत्कर्मान्तं हविष्यभुक् ॥ ३४ ॥ सोमेरोन्द्रेषु न स्याचेत् तादशी शोभना शिला। सिद्धं शिलाकरं गच्छेत् कृत्वा दिग्यजनं पुनः ॥ ३५ ॥ दिशो विरोच्य चास्नेण रक्षामङ्गलपूर्वकःन्। तत्राधिवासनं कुर्यादाचार्यः प्रयतो निःशि ॥ ३६ ॥ शिलाया मण्डपं कृत्वा परिश्रिस समन्ततः। चतुर्दिक्षु पताकाभिश्चतुर्वणीभिरन्वितम् ॥ ३०॥ इष्ट्रा हरि च दिग्देवान् भूतकूरबिं हरेत्। देवाग्रे दर्भशय्यायामुपोष्य नियतेन्द्रियः॥ ३८॥ आचार्यः सुस्थितो विष्णुं ध्यात्वा मन्त्रसुद्गरयेत्। नमः सकललोकाय विष्णवे प्रभविष्णवे ॥ ३९॥ विश्वाय विश्वरूपाय स्वप्नाधिपतये नमः। तेनाष्ट्रशतजप्तेन ततः स्वप्नं स पश्यति ॥ ४० ॥ शोभनं स्याच्छुभे स्वप्ने कर्तव्या शान्तिरन्यथा। शोभनां तु शिलां ज्ञात्वा वर्ण लिङ्गं शिरस्तथा ॥ ४४ ॥

१. 'द्यां' ख. ग. पाठः. २. 'लोक्य चा' क. ख, घ. ॄ €. पाठः.

उद्बुध्यस्वेति मन्त्रेण लाञ्छयेत् तत्र तत्र तु । आचार्योऽस्त्रेण कृत्वैवं शिल्पिभग्रीह्येत् ततः ॥ ४२॥ देविमष्ट्रा बर्लि दत्त्वा कृत्वाथ स्वस्तिवाचनम्। शिलां रथे समारोप्य प्रयत्नादानयेत् ततः॥ ४३॥ रथशिल्पिविकारादौ शतमस्रेण होमयेत्। ध्वजादिघोषैः पर्येत्य शालायामुत्तरे न्यसेत् ॥ ४४ ॥ संकल्प्य प्रतिमामेकां शिलायां वृक्ष एव वा। नान्यां तु प्रतिमां कुर्यात् कृता भवति निष्फला॥ ४५॥ स्वयमुत्पादिता मुख्या कीता द्रव्येस्तु मध्यमा। विदितावयवैः शुद्धा या ह्रदादिषु साधमा ॥ ४६ ॥ शिलायामिव सं कारः कर्तव्यो दारुकर्मणि । दारुचन्दनशम्यःकमधूकासनबिल्वकाः ॥ ४७ ॥ सरलः स्पन्दनः सालः स्तबकः स्तम्भकस्तिमिः। वरणस्तिन्दुकाशोकपणीपनसिशासाः ॥ ४८ ॥ अन्येऽपि याक्तिका वृक्षाः सारवन्तश्च शोभनाः। ऋजुः स्निग्धः समोऽशाखः शुभदेशोद्भवो वनः ॥ ४९॥ अगर्भव्रणरन्धादिईढमूलः शुभो मतः। दक्षिणप्रवणः शुष्को दग्धः पक्षिग्रहाश्रयः॥ ५० ॥ पतितश्चैसवर मीकचितादिस्थश्च नेष्यते । अधोभागं तु संशोध्य दर्भानास्तीर्य सर्वतः ॥ ५१ ॥ गायत्रीपरिपूर्वन सर्वतः प्रोक्ष्य वारिणा । ह्त्वानेनैव मन्त्रेण क्षीरवृक्षसमिच्छतम्॥ ५२॥

यत्परं वैष्णवं तत्त्वं यच भागवतं पुनः । तत्सर्वमेकसंलीनमस्मिन् देहे विबुध्यताम् ॥ ५३ ॥ धर्म पुण्यं तथा सत्यं सर्वमेकत्र वर्तताम् । वृक्ष! लोकस्य शान्सर्थं गच्छ देवालयं शुभम्॥५४। देवत्वं यास्यसे तत्र दाहच्छेदाववार्जितम्। जलपुष्पप्रदानेन सधूपैर्बालाभस्तथा ॥ ५५ ॥ लोकारत्वां पूजियण्यन्ति ततो यास्यसि निर्वृतिम्। गन्धरुष्येश्च संपूज्य बलि दत्त्वा च पूर्ववत् ॥ ५६॥ स्वरं दृष्ट्वा द्विजायोक्त्वा शोभनान्यभिधाय च। पूर्वोत्तरमुखो मन्त्री जप्त्वेदंविष्णुरित्यूचम् ॥ ५७ ॥ मध्याज्याक्तकुठारेण स्मृत्वास्त्रं छेतुमारभेत्। दिवा वारेभिरेत्येवं पातं तस्य समुद्धरेत् ॥ ५८ । तोमेन्द्रेशेषु तत्पातः शुभोऽन्यत्र न शस्यते । अमेऽस्मिन् कारयेच्छान्ति महाच्याहतिहोमतः ॥ ५९॥ अग्रआयाहिमन्त्रेण पतितं शोधयेद् द्रुमम् । चतुरश्रं ततः कृत्वा रथनाश्मवदानयेत्॥ ६०॥ मृत्तिकाप्येवमानेया सवर्णा दोषवर्जिता । पुण्यादायतनाद् रम्यादुद्धृतासीति चौहृता ।, ६१ ॥ अपक्वं पार्थिवं शस्तं पक्वमत्र विगर्हितम्। कपिलाज्यातसीतैलकषायैश्चूर्णसंयुताम् ॥ ६३ ॥ श्रीवेष्टकादिसंयुक्तां पेषयित्वा पुनःपुनः । मासपक्षोषितां कृत्वा कारयेत् प्रतिमां ततः ।, ६३ ॥

१, 'या' ₹. पाठः.

संस्कृतं प्रतिमाश्लमधिवास्याग्रमण्डपे। रत्नन्यासं पुरा कृत्वा मुहूर्ते स्थापयेद् गुरुः॥ ६४ ॥ लोहे सिक्थमयीमचीं कारयित्वा मृदावृताम् । सुवर्णादीनि संशोध्य विद्राव्याङ्गारवत् पुनः ॥ ६५ ॥ कुश्लैः कारयेद् यत्नात् सम्पूर्णा सर्वतोघनाम्। पुष्टिदाची तु सौवणीं राजती कीर्तिदा समृता ॥ ६६ ॥ ताम्रजा धनपुत्रार्थी मणिजा सुखदा भवेत्। दारुजा श्रीकरी ज्ञेया मृन्मयी सर्वकामदा ॥ ६७ ॥ एकबेरं शिलालोहरत्नधातुमयं भवेत्। बहुबेरं तु मृदारुकृतमालेख्यमेव च ॥ ६८ ॥ प्रासाद एव तु स्थाप्या या शिलादारुमृन्मयी । प्रतिमान्या गृहे पूँज्या प्रासादे च यथाविधि ॥ ६९ ॥ अङ्गुष्ठादिवितस्त्यन्तं गृहे संस्थाप्यःपूजयेत् । प्रासादे चोर्ध्वमाहस्तात् परं प्रासाद एव तु॥ ७०॥ जङ्गमं पूजयेन्नित्यमावाहनविसर्गतः । नावाहनविसर्गाभ्यामेकबेरं प्रतिष्ठितम् ॥ ७१ ॥ कर्माची लोहजां कृत्वा पादमात्रां शुभाननाम् । मूलानुरूपसंस्थानां शोधयित्वा यथाविधि ॥ ७२ ॥ तस्यामः बाह्य सम्पूज्य लेप्यादौ विस्रजेत् पुनः । दारोचे धांशहीने स्यात् त्रिभक्ते ऽर्ची दिभागिका॥ ७३॥

१. 'खुदा' ख. ग. पाठः. २., ३. 'बी' ख. ग. ड. पाठः. ४. 'बी' ख ग. पाठः. ५. 'बिनाबाहविस' क. ख. ग. ड. पाठः. ६. 'बेर् द्वि' ः ग. पाठः.

नवांशोने समस्ते वा पादोना वापि तत्समा । उत्तमं पार्थिवे मानं दारवे मध्यमं भवेत् ॥ ७४ ॥ मणिजे चाधमं ज्ञेयमिच्छयान्यत्र कल्पयेत् । उत्तमा दशतालाची नवताला तु मध्यमा ॥ ७५ ॥ अष्टतालाधमा ज्ञेया देव्यः स्युश्चाष्टतालिकाः । दुशधा नवधा चेष्टं मानं कृत्त्वैकमंशकम् ॥ ७६॥ भङ्क्त्वा द्वादशधा ज्ञेयं स्वाङ्गुलं येन मीयते । ग्रीवाहृन्नाभिमेढ्रान्त <u>मुखमानेन</u> कल्पयेत् ॥ ७७ ॥ तद् भङ्कत्वा मूर्धि कण्ठाङ्घिजानुदेशे समं न्यसेत्। जङ्गोरू द्विगुणौ कार्यौ बाहू चाजानुलम्बनौ ॥ ७८ ॥ किञ्चिद्नाः प्रमाणेन ज्ञेयाश्चेवोपबाहवः। किरीटमधिकं कुर्यात् पद्मं नालं च मानतः॥ ७९॥ तिर्यक् षोडशसूत्राणि सप्तोध्वीनि च कल्पेयत्। तिर्थगूर्ध्वगतैः सूत्रैर्मुखे द्वादशधा कृते॥ ८०॥ केशपञ्चमसूत्रस्थं मध्येकान्तरितं द्वयोः। पदयोरक्षिणी कार्ये पदमानेन विस्तृते ॥ ८१ ॥ तयोर्मध्ये शुभा नासा कार्याक्षिद्विगुणायता । तारे सुक्वान्तसूत्रस्थे कंबीरी पुटसंमिती ॥ ८२ ॥ कुर्याद् भ्रृसूत्रगौ कर्णी नेत्रे नेत्रान्तरायते । तारके तिच्चभागस्थे ज्योतिषी तिचभागतः॥ ८३॥ नेत्रवनासिकाग्रोचं निम्नं मूलं तद्र्धतः। निष्पावाभौ निम्नपुटौ भूमध्यं नेत्रमध्यवत् ॥ ८४ ॥

१. 'पुटा निष्पावबीजामी भ्रू' क. पाटः.

अधरंस्तत्समोऽन्योष्ठगोजिकामानमंर्धतः । कर्णायामस्तु नासावद् विस्तारश्च तदप्रवत् ॥ ८५ ॥ तुदुकौ नेत्रसूत्रस्थौ तदिस्तारेण सम्मितौ ! ललाटकण्ठविस्तारो नासिकाद्विगुणो मतः॥ ८६॥ चिबुको कर्णमूलात तु नासिकाहिगुणायता। स्तनान्तरं मुखं विद्याद् द्विगुणं चैव कक्षयोः॥ ८७ ॥ कण्ठांद्विगुण एवेष्टो नाभिदेशे तु विस्तरः । कटौ नेत्राधिकस्त्रयंशं स्तनकक्षान्तरं विदुः॥ ८८॥ तावत् कक्षांसमध्यं च कारयेत् स्कन्धमुन्नतम् । कटिवत् सन्धिकक्षान्तं प्रकोष्ठं नासिकाधिकम् ॥ ८९ ॥ तत्र मध्यमयोमीनं नासिकाधरयोगतः । कल्पयेदर्धपर्वाने तथा तर्जन्यनामिके॥ ९०॥ <mark>तयोरप्यर्धपर्वेनि तथाङ्गुष्ठकनिष्ठिके</mark> । तले नेत्राधिकायामे मध्यमायामविस्तरे ॥ ९१॥ तत्राङ्गष्टप्रदेशिन्योर्नेत्रसम्मितमन्तरम् । <mark>अन्तरं मध्यमातु</mark>ल्यं कनिष्ठामणिबन्धयोः ॥ ९२ ॥ मणिदन्धस्तु नासावत् ततोऽङ्गुष्ठान्तरं तथा । द्विगुणो बाहुविस्तारो नेत्रोनं चैव कोर्परे॥ ९३॥ सर्वत्र त्रिगुणोनाहो बाहू गोपुच्छवच्छुभौ। मध्यमापर्वणी पूर्वे समे दोषं तद्र्धकम् ॥ ९४ ॥

१. 'की' ख. ग. पाठः. २. 'णियोर्मध्यं कण्ठं सा नेत्रसम्मिता । स्तना' ड. पाठः. ३. 'न्तं ना', ४. 'णो मतः ।' ख. ग. पाठः. 'ण्ठाद्' च. पाठः.

अष्टाशोनानि पर्वाणि ततो देशिन्यनामयोः। पादोनानि कनीयस्या योक्तव्यान्यनुरूपतः॥ ९५॥ तर्जनीमध्यमाप्रवसमे चाङ्गुष्ठपर्वणी । सर्वाङ्गुलीषु कार्याः स्युरप्रपर्वार्धतो नखाः॥ ९६॥ नाहोऽङ्गुष्ठस्य नासावद्यांशोनस्ततोऽन्ययोः। ततश्चैवं कनिष्ठायां वृत्ते भुजसमे स्फिजौ ॥ ९७ ॥ ऊरू मुखवद्ध्यूनं जानु जङ्घा मुखार्घतः। मुखायततलौ पादौ पुरस्ताज्जङ्घया समौ ॥ ९८ ॥ कूमोंब्रेती कमोनोची तत्राङ्गुष्ठी तद्र्धकी। प्रदेशिन्यौ च तत्तुल्ये हीनाः राषा नखान्नखम्॥ ९९॥ अनङ्गुष्ठास्त्रिपर्वाणे नखा रक्तार्धचन्द्रवत्। नाहोऽङ्गुष्ठेऽन्यमध्यावत् तर्जन्यङ्गुष्ठदैर्घ्यवत् ॥ १००॥ अष्टांशोनाः कमादन्याः कारयदनुरूपतः। कर्णपाशौ च केशाश्च भूषावस्त्रायुघानि च ॥ १०१॥ सन्निवेशाश्च योक्तव्या यथाशोमं विजानता । विशालधवलाताम्रे पद्मले चैव लोचने ॥ १०२॥ साधारणीव दृष्टिः स्यात् परयतां नाधकर्ध्वगा । पटे वा लेखियत्वैवं तं पटं साधकः स्वयम्॥ १०३॥ एकान्ते तु प्रतिष्ठाप्य पूजयेन्नित्यमाद्रात्। बिम्बोचार्घ तु पीठोचमायामो बिम्बमानतः॥ १०४॥

<sup>्. &#</sup>x27;या' ख. ग. पाठः. २. 'पमी क' ङ. पाठः. ३. 'मादुची' ख. ग., 'मान्नोची' ङ. पाठः.

केशान्तमुखमानो वा पद्मतुल्यो जलाश्रयः । नाधिकं पीठिमिष्टं त जङ्गमस्य षडङ्गुलात्॥ १०५॥ अङ्गुलाभ्यां नच न्यूनं लोहजस्यैकयोनिकम्। शैलमन्यत्र विज्ञेयं रत्नजानां तु लोहजम्॥ १०६॥

इति विष्णुसंहितायां चतुर्देशः पटलः ॥

अथ पश्चद्दाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् प्रतिष्ठापञ्चकं क्रमात्। परमेष्ठचादिभिर्मन्त्रैः कर्तव्यं तु विशेषतः॥ १॥ स्थापनास्थापना चैव तथा संस्थापना पुनः । प्रस्थापना च पञ्चोक्ताः प्रतिष्ठापनया सह ॥ २॥ स्थितासीनशयानानां यानगस्य चलस्य च। या किया पञ्चधा प्रोक्ता सा प्रतिष्ठेति कीर्तिता ॥ ३ ॥ स्थाने सौम्या भवेनमृत्तिः सौम्याग्नेयी तथासने । आग्नेयी शयनेऽन्यत्र यथाकामं तु कल्पयेत्॥ ४॥ सान्विकी राजसी चापि तामसी च यैथाकमात । सिता रक्तासिता मूर्तिः दयामा सर्वत्र वा भवेत्॥ ५॥ स्थिता तु दैविकी मूर्त्तिः परस्य परमात्मनः । किञ्चन्मानुषसंयुक्ता त्वासीनान्या समोच्यते ॥६॥ स्थाने तु व्यापको विष्णुर्व्याप्यव्यापक आसने। व्याप्यस्तु शयने ज्ञेयः सवनत्रयदेवताः ॥ ७ ॥

१. 'ति प्रतिमालक्षणश्चतुर्द' स्त. ग. पाठः. २. 'यां पश्चदशः प्रतिमापट' व. पाठः, ३. 'त्रिधा क' क. पाठः.

पार्श्वयोजीहारुद्राभ्यामर्केन्द्रभ्यां तदन्तिके । पृष्ठे श्रिया सरस्वत्या शान्त्या रत्या च पार्श्वयोः ॥ ८ ॥ वराहहयशीर्षाभ्यां तत्पृष्ठे दशभिः स्थितः । पार्श्वेऽजभृगुद्क्षेश्च रुद्राभिमनुभिस्तथा ॥ ९ ॥ संनत्कुमारस्कन्दाभ्यां श्रीस्थानस्थितसिद्धिभिः। आसीनश्चामरव्यय्रकराभिद्वीदंशावृतः ॥ १०॥ प्रद्युम्नेनानिरुद्धेन नाभिपद्मस्थितेन च। पञ्चभिः शयितोऽत्रस्थमार्कण्डेयमहीयुतः ॥ ११ ॥ त्रिधोक्तानां तु सर्वेषामेषामन्यतमान् क्रमात्। यानगस्य परीवारान् यथाकामं प्रकल्पयेत् ॥ १२ ॥ तथा धनुर्गदाचकराङ्खासिशरलाङ्गलैः। खेटकेन च पद्मेन वृतः साधारणैभेवेत् ॥ १३ ॥ चतुर्भुजः स्थितो देव आसीनोऽष्टभुजो भवेत् । शयानस्येच्छया योज्या भुजाः सर्वत्र वेच्छया ॥ १४ ॥ पञ्चोपनिषदस्त्वेताः सुसूक्ष्मा देवशक्तयः। पञ्चतनमात्रशब्देन कीत्तिता वेदवादिभिः॥ १५॥ पञ्जेताः संहता यस्मान्छक्तयः सर्वहेतवः। पञ्चभिर्युक्त एवाभिः स सर्गादौ प्रवर्तते ॥ १६॥ निग्रहानुग्रहौ चापि करोतीशः स्वतोऽिकयः। स्थापनादिषु सर्वत्र पूर्णैश्वर्यस्तु नान्यथा ॥ १७॥ गुणप्रधानतो भेदात् संहतास्वेव शक्तिषु । विभागः पञ्चधा ज्ञेयो नैकशः पृथगास्थितेः॥ १८॥

१. 'स्कन्दसनत्कुमाराभ्यां' ख. ग. पाठ%

विचित्रकार्यकरणसम्बन्धो भोगकारणम् । इसन्ये शक्तयश्चास्य सकार्यकरणास्तथा ॥ १९ ॥ अतः प्रतिष्ठानिपुणैराचार्येस्तन्त्रपारगैः । संहतास्ताः प्रयोक्तव्या बिम्बैश्वर्यप्रसिद्धये ॥ २० ॥ स्थापनादिविभागः स्याद् बिम्बविन्यासजोऽप्यतः। प्राधान्यख्यापनार्थैव भेदोक्तिरिति तद्दिदः॥ २१ ।। पञ्चशक्तिमये सूक्ष्मे देहे साधारणे पुनः। मूर्त्तयस्तस्य मूलाङ्गविशेषाद् बहुधा स्मृताः ॥ २२ ॥ वृत्तायते च प्रासादे चतुरश्रायते तु वा । स्थाप्यं शयनमन्यत्र स्थितासीनव्रियासवः॥ २३॥ यत्र वा तत्र वा काले प्रतिष्ठा मुक्तये कृता। उत्तरे त्वयने कार्या शुक्कपक्षे च मुक्तये ॥ २४ ॥ पुनर्वस्विधनीश्रोणापुष्यहस्तोत्तरत्रये । रेवतीरोहिणीरवातीभरणीषु च शस्यते ॥ ३५ ॥ व्रतिपच हितीया च पञ्चमी च त्रयोदशी। दशमी पौर्णमासी च द्वादशी तिथयस्त्वमाः ॥ २६ ॥ सोमो बृहस्पतिश्चैव मार्गवोऽथ बुधस्तथा । एते सौम्यग्रहा योज्या वारोदयनिरीक्षणैः॥ २७॥ सप्तमान्नवमाद् वापि प्रागेवं स्याच्छुभेऽहनि । पत्रमाद् वाङ्करारोपस्त्रिकौछोद्धार्चनान्वितः ॥ २८॥ त्रिविधं पात्रमुद्धिष्टं मङ्गलाङ्कररोपणे । पालिका घटिका चैव शरावश्चीत भेदतः ॥ २९ ॥

१. 'तिलिङ्ग' । पाठः.

विष्णुब्रह्मशिवाधीशा निर्दोषाः सर्वकर्मसु । प्रत्येकं द्वाद्श ग्राह्याः पालिकाः षोडशैव वा ॥ ३० ॥ पञ्चविंशाङ्गलोचास्तास्तद्दक्तं षोडशाङ्गलम् । षडङ्गुलं चतुष्कोचं पीठं तत्सन्धिरङ्गुलम् ॥ ३१॥ घटिकामानमङ्गुल्यः षोडश द्वादशैव वा। पञ्ज वक्त्राणि दिक्षूर्ध्व मितानि चतुरङ्गुलैः॥३२॥ पालिकापीठवत् पीठं नालं तु चतुरङ्गुलम्। तालास्योचं शरावं तु चतुरङ्गुलपीठकम् ॥ ३३॥ त्रिपङ्कीकृत्य पात्राणि सुगुप्ते स्थान उत्तरे । अग्न्यादीशानपर्यन्तं स्थापयित्वा प्रयत्नतः॥ ३४॥ मृद्वालुकाकरीषैस्तु पूरितान्युत्तरोत्तरम्। दूर्वीदिभिरलंकुत्य धान्यकुर्चस्थितानि च ॥ ३५॥ **यवमुद्र**तिलबीहिमापशिम्बकुलुस्थका**न्** । त्रियङ्गुसर्षपदयामराजमाषाढकीयुतान् ॥ ३६ ॥ द्वादाशाक्षरमन्त्रेण क्षालयेचै शुभानिमान्। पुण्याहं वाचियत्वादो बाह्मणैः स्वस्ति वाच्य च ॥ अष्टाक्षरेण यीजानि कमात् तेषु विनिक्षिपेत् । प्रादक्षिण्येन पूर्वोक्तक्रमादवैहितो गुरुः॥ ३८॥ जितं ते पुण्डरीकाक्ष! नमस्ते विश्वमावन!। सुब्रह्मण्य ! नमस्तेऽस्तु नमः युरुष ! पूर्वज ! ॥ ३९ ॥ त्रितारकनमोऽन्तेन तेनैवं सवनत्रये। कूर्चपाणिः क्रमात् सिञ्चेद् गन्धहारिद्रवारिणा ॥ ४० ॥

१. 'च्छुद्भवारिणा'। च. पाठः. २. 'भि' ख. ग. पाठः.

देवतानामभिस्तानि गन्धपुष्पेश्च पूजयेत्। पात्राणां देवताः प्रोक्ता बीजानामधुना शृणु ॥ ४१ ॥ यवसर्षपर्मुद्रेषु ब्रह्मा रुद्रो हरिः ऋमात् । वायुः पूज्यस्तु निष्पावे स्कन्दश्चैव प्रियङ्गुके ॥ ४२ ॥ माषेष्विन्द्रः कुलुस्थेऽभिः शालिष्वकों यमस्तिले । वरुणो राजमाषे श्रीराढक्यां स्यामगः शशी ॥ ४३ ॥ मण्डलेषु सकूर्चेषु पूजयित्वाष्टदिककमात्। रात्रीशेभ्यो बलिं द्यात् पार्षदान्तं जलान्वितम् ॥ पललं रजनीचूर्णं सलाजं दिधसक्तुकैम्। भूतक्रुरबिं दचात् पूर्व भूतप्रहर्षणम् ॥ ४५ ॥ द्वितीयं पैतृकं चैव दद्यात् सतिलतण्डुलैम्। धानोडुम्बिकलाजस्तु ततो यक्षबलि हरेत् ॥ ४६॥ न। ट्विकेरपयस्सक्तुशालिपिष्टविमिश्रितम्। चतुर्थं निशि वै दद्यात् ततो नागविं बुधः ॥ ४७ ॥ पञ्चमं तु बलि दद्याद् ब्राह्मं पद्माक्षतैर्युतम् । चरुणापूपयुक्तेन षष्ठं शैत्रबर्लि हरेत् ॥ ४८ ॥ गुलानं वैष्णवं चैव सप्तमं तदनन्तरम् । पायसं कृसरं दद्यादृष्टमं नवमं तथा ॥ ४९॥ शुद्धवासाः शुचिर्भूत्वा नियतात्मा हविष्यभुक् । प्रतिरात्रं बर्लि दद्यात् ततः स्नानं समाचरेत् ॥ ५० ॥ पातः कर्मदिने दत्त्वौ पश्चात् कर्मणि योजयेत्। प्रविशेत् गुरुरेवात्र नान्यः कोऽपि कथञ्चन ॥ ५१ ॥

१. 'च। भू', २. 'हैः। घा', ३. 'शेंऽहनि वै' ल. ग. पाठः. ४. 'द्यात् प' क. ल. ग. पाठः.

उच्छिष्टाद्यशुभं सर्वे वर्जयेच प्रयत्नतः। अदत्त्वा तु बलिं तत्र न कुर्यात् पालिकाकियाम् ॥५२॥ बल्यदाने तु नैष्फल्यात् सर्वथाङ्कररोपणम् । बलिना सह कर्तव्यं प्रयत्नाद् देशिकोत्तमैः॥ ५३॥ मण्डपे स्तम्भमूलेषु धान्ययुक्तेषु विन्यसेत्। कमीरम्भेषु पात्राणि सम्यग्रूढाङ्कराणि तु॥ ५४॥ रयामेषु द्रव्यनाशः स्याद् रक्तेषु कलहो ध्रुवम्। तिर्यग्गतेषु रोगः स्यादप्ररूढे मृतिर्भवेत् ॥ ५५ ॥ शुमं पीतेषु शुक्केषु समेषूध्येष्ट्रजुष्वपि। तस्मात् सर्वप्रयत्नेन सदा रक्ष्याण्यतन्द्रितैः ॥ ५६ ॥ यदाङ्कराणि रोहन्ति तदाप्रभृति नित्यशः। मार्जनं ग्रामवाथीनां कृत्वासिच्य समन्ततः॥ ५७॥ नास्तिकोन्मत्तपाषण्डिपतितादीक्षिताशुचीन् । ततो निर्वास्य यत्नेन यागद्रव्याणि सहरत्॥ ५८॥ प्रासादस्याग्रतः कृत्वा मण्डपं चतुरश्रकम् । चतुर्द्वारं वितानादिशोभितं सुपरिच्छदम् ॥ ५९ ॥ तोरणान्यथ चत्वारि पञ्चहस्तोच्छ्तानि च। ध्वजानष्टौ पताकाश्च नवमं तार्ध्यलक्षणम् ॥ ६०॥ प्रासाद्विस्तरोत्सेधान् दशद्वारायतं ध्वजम्। घटा हैमादयो ब्राह्मा मार्त्तिका वा नवाः शुभाः॥ ६१ ॥ लोहजं च महत् पात्रं कुम्भं द्रोणवहं तथा। प्रस्थोद्रहानि चत्वारि चरुस्थालीइच शोभनाः ॥६२॥

१. 'सर्ववी' ख. ग. पाठ:.

आज्यस्थालीं प्रणीतौं च समिद्रमेकुशास्तथा । सौवर्णराजते चान्ये पात्र हे प्रस्तोहहे ॥ ६३ ॥ अर्घ्याद्यर्थानि चान्यानि लोहान्यव्जनिभानि च। आयुधानि तथान्यानि जातिहेसमयानि च ॥ ६४ ॥ कूर्म गरुडमन्जं तु रत्नानि विविधानि च। लोहान् धातृंश्च बीजानि दर्वीसुवजुह्सुचः ॥ ६५ ॥ मृत्तिकाघटिकाः सूत्ररजांसि कुसुमानि च ! गन्धगुग्गुलुतैलानि दिधिक्षीरगुलं मधु ॥ ६६ ॥ ग्रब्यं घृतं च होमार्थं गोमयं मूत्रमेव च। कम्बलाजिनखट्वाश्च शयनं च नवं शुभम्॥ ६७॥ उपधानद्वयोपेतं सकपोलस्थलद्वयम् । शुक्कास्तरणसंयुक्तं वस्त्राणि विविधानि च ॥ ६८ ॥ सवत्सां कपिलां चैकां हेमश्रुङ्गीं पयस्विनीम् । सुरभीरच चतस्रोऽन्या दोहनानि शुभानि च॥ ६९॥ कषायार्थास्त्वचर्चैव होमद्रव्याणि सर्वशः। भूषणानि च रम्याणि चक्रिकापह्नवांस्तथा ॥ ७० ॥ दूर्वोद्योषधिजातानि फलानि मधुराणि च। मूलान्युद्धर्त्तनादीनि हैमं यज्ञोपवीतकम्॥ ७१॥ मङ्गलानि शुभान्यष्टौ कुण्डिकां वर्धनीं तथा। शुष्केन्धनानि दीपांक्च सूत्रं धान्यानि तण्डुलान् ॥ ७२ ॥ चतुर्विधं तथा वाद्यं गायकान् नर्त्तकांस्तथा । विप्रान् वेदविदः शान्तान् वैष्णवांस्तु विशेषतः ॥ ७३ ॥

**१.** 'ताश्च' ख. ग. पाठ:.

शब्दन्यायनिभित्तज्ञान् प्रयोगज्ञांश्र वैदिकात्। मुहूर्त्तज्ञांश्र कालजान् व्रतिनो मन्त्रपाठकान् ॥ ७४ ॥ यतीश्च विमलज्ञानांस्तक्षकांश्च विशेषतः। उक्तानुक्तं च यत् सर्वं कार्ये दृष्ट्वा तदाहरेत्॥ ७५॥ यागोपकरणं सर्व स्थानादि च विशेषतः । सर्व भोगेन दुष्टं स्यात् तस्मात् सर्व नवं शुभम् ॥ ७६ ॥ मलक्षालनमात्रेणे शुद्धिभवति लौकिकी। देवपूजासु शास्त्रोक्तं स्नौनं स्थात् कायशोधनम् ॥ ७७॥ लोकसंव्यवहारेषु धर्मशास्त्रान्तरेषु च। विहिताः शुद्धयो प्राह्या विष्णुभक्तेन धीमता ॥ ७८ ॥ खननादीनि दुष्टायाः शोधनानि विदुर्भुवः। शुद्धामपि तु यागार्थं गोमयेनोपलेपयेत् ॥ ७९ ॥ तद् धेनुजं नवं भूस्थं क्षीराचिप सुगालितम्। घृतं विलीनमुत्पूतं सुगन्धीष्टं विशेषतः॥८०॥ गां लिप्त्वास्त्रेण संविध्य हस्तं प्रक्षाल्य सम्मृशेत् । प्रोक्ष्याक्षतैः सिसदार्थैः किरेत् तत् स्थानशोधनम् ॥८१॥ तोयेन साम्लकल्केन ताम्रं हैमं तु वारिणा। राजतं गृहधूमेन पलालाङ्गारकेण वा ॥ ८२॥ लोहजं भरमना शुध्येन्छङ्कादि लवणेन च। मृदक्तिः फलपात्राणि दारवाणि तु तक्षणात् ॥ ८३॥ पार्थिवानि तु दाहेन नवान्येवाददीत वा। लेपगन्धापनोदेन शुद्धिः सर्वस्य कीर्त्तिता ॥ ८४ ॥

१. 'ज्ञान् कलाञ्चांश्च न' क. घ. पाठः २. 'ऽपि' ख. पाठः ३. 'स्नपनं का' ख. ग. ङ. पाठः

सकूर्चे गन्धपुष्पाळ्ये जले ताराभिमन्त्रिते। ध्यात्वा मन्त्रमयं ज्योतिः प्रोक्षणं द्रव्यशोधनम् ॥ ८५ ॥ अक्षाराकलुषं शुद्धं भूरि नद्यादिसम्भवम् । सुरसं दुर्जनास्पृश्यमम्भः स्यात् सर्वकर्मसु ॥ ८६ ॥ लौही पात्रवद्चीपि शोध्या चूणैस्तु शैलजा। शोधनं दारवस्यैवं चित्रस्य मलहौनतः॥ ८७॥ मार्जनं मणिजानां तु घातुजानां तु शैलवत् । एवं संशोध्य संहत्य सृष्ट्वाङ्गैः सकलीकृतम्॥ ८८॥ शुध्यत्यस्थावरं बेरं स्थावरं स्नपनादिभिः। मार्जनादेव शुध्यन्ति क्षालनाद् वा कुशाद्यः॥ ८९॥ सदर्भासन आसीनः पूजास्थानाद्धः सुधीः। दर्भपाणिः सकूर्चेन वारिणा मन्त्रतेजसा ॥ ९०॥ प्रोक्षणाच्छोधयेत् सर्वमात्मानं धारणादिभिः। न्यासश्च प्रणवो दर्भाः प्रशस्ता मन्त्रशोधने ॥ ९१॥ आवृत्तिगणनं मुद्रा ध्यानं च परिकीर्तितम्। सत्यप्रियहितेर्वाचो ज्ञानं तुष्टिश्च चेतसः॥ ९२ ॥ सर्वेषामपि विज्ञेया भक्तिरेका विशोधिनी। स्थलजं करवीरादि जलजं कमलादि च ॥ ९३॥ अवर्जितं नवं पुष्पं सुगन्धि विनिवेदयेत् । यत्किञ्चित् पीतवर्णं तु सितं वा शुचिनाहतम् ॥ ९४ ॥ अवस्त्राहृतमम्लानं पुष्पं स्याद् प्राह्यमापदि । सिच्छद्रं मुकुलं जीर्णे पतितं पात्रवर्जितम्॥ ९५॥

१, 'लोहपा' क. पाठः २. 'दाहतः' क. ख. ग. पाठः.

भुक्तशेषमगन्धं च केशकीटादिमिश्रितम । पुष्पमापद्यपि त्याज्यमक्ष्यत्रगनं तथा॥ ९६॥ प्रतिषिद्धानि पुष्पाणि सुरनातोऽपि यदि सपृशेत । स्नायात पुनरशक्तरचेदुपस्पृश्यार्चयेत् अभुम् ॥ ९० ॥ स्वयं पत्न्यथवा पुत्रः शिष्यो वा पुष्पमाहरेत् । शुद्धपाणिः सुपात्रस्थं पिधायानातपे न्यसेत् ॥ ९८ ॥ रात्रिपुष्पैर्यजेद् सत्रौ दिवापुष्पैर्दिवा तथा । आपत्काले यथायोगं प्राप्तकालं तु शस्यते ॥ ९९॥ निर्गन्धमपि मन्दारपीतकोरण्डकादि यत्। प्रशस्तं तद्पि पाद्यं गिरिकर्णादिवर्जितम् ॥ १००॥ दूर्वीपामार्गभद्राणां तुरुसीगन्धपूर्णयोः। तमालाश्वत्यबिट्यानां शम्याः कुशपलाशयोः ॥ १०१ ॥ पत्राणि वातकीवाझीभृङ्गागामीप पुष्पवत । यवप्रियङ्गुनिष्पावमुद्रमाषचणाङ्करान् । १०२॥ सुसंभृतानळूनाग्रान् पुष्पालामे प्रकल्पयेत्। पुष्पं स्वारामजं मुख्यं मध्यमं वन्यमाहत्तम् ॥ १०३ ॥ अधमं कीतमचीयां फलं दातुः प्रतिप्रहे । पृथग्वा सह वा पिष्टैः सितास्त्रन्दुरुगायसैः ॥ १०४ ॥ कृत्रिमैर्वार्चयेद् गन्धेः प्राण्यङ्गरहितैः शुभैः । सालसर्जपुराणां वा दारुसेव्येन्द्रयोरुजाम् ॥ १०५ ॥ धूपमाज्यादिसंयुक्तं शुभे पात्रे निवेदयेत्। तैलेनाज्येन वा दीपं दारुसेहेन वापदि॥ १०६॥

<sup>ा</sup> प्राप्त पाठः २. 'र्घा', ३. 'तुं', ४. 'जा' ख. ग. पाठः,

सूत्रवर्त्तियुतं दद्यादमुखानिलदीपितम्। त्रिः क्षालितैरनुत्स्वित्तैरमलैः शालितण्डुलैः॥ १०७॥ श्वतं घृतोपदंशादियुतमन्नं निवेदयेत्। कालपक्वान्यदुष्टानि फलानि मधुराणि च॥१०८॥ अलामे केवलैः पुष्पैर्जलैवी मनसार्चियेत्॥ १०८३॥ इति विष्णुसंहितायां पब्चदशः पटलः॥

## अथ षोडद्याः पटलः।

अथ वस्यामि संक्षेपाद् बिम्बशुद्धं यथाक्रमम् ।
आचार्य वरयेत् पूर्व ततः कर्माणि कारयेत् ॥ १ ॥
देवस्तु द्विविधो ज्ञेयः स्थावरो जङ्गमस्तथा ।
प्रतिमा स्थावरो देव आचार्यो जङ्गमस्तथा ॥ २ ॥
भक्तानुकम्पी भगवान् विधिमन्त्रपुरस्कृताम् ।
पूजां तयोः प्रगृह्णाति याज्यो नह्यन्यथा हरिः ॥ ३ ॥
आचार्यानुमतादेव किया कार्या विज्ञानता ।
तत्पूजयेव देवश्च वरदो नान्यथा भवेत् ॥ ४ ॥
दीक्षादिसंस्कृतः ज्ञान्तो विद्वानकोधनो युवा ।
समयाचारकृद् वाग्गमी वर्णाश्रमगुणान्वितः ॥ ५ ॥
आचार्यः सर्वथा ग्राह्यः स्थापनादिषु यज्वना ।
सर्वरोगोपज्ञान्तेन भद्राकारेण धीमता ॥ ६ ॥

१. 'या प्रतिष्ठापटलः पञ्चदशः ॥' च. पाठः. २. 'वेशो व' खन्गा पाठः.

श्रोत्रियेण गृहस्थेन स्थाप्यो देवस्तु सिद्धये । कुळीनाः शुचयो दक्षा दीक्षितीस्तन्त्रपारगाः॥ ७॥ भक्तो दक्षा विनीताश्च विपा मूर्तिधराः रमृताः । देवागारे गृहे नद्यास्तीरे गोष्ठे तरुस्थले॥ ८॥ अन्यत्र वा शुभे स्थाने दुर्जनालोकवर्जिते । गोमयेन समालिप्ते पञ्चग्व्यादिशोधिते ॥ ९॥ आसने वस्त्रसंवीते सद्भे प्रार्थितं गुरुम्। चतुर्भिर्मृतिपैः सार्धमष्टदादशिमस्तु वा ॥१०॥ उपवेश्य यथान्यायं पाचादिभिरथार्चयेत् । पूर्वोत्तरदिशाभागे प्रागग्रेषु कुशेषु च ॥ ११॥ यजमानः शुचिर्भूत्वा पूजाद्रव्याणि सादयेत् । प्रणवेन सकूर्चानि पात्राणि तु शुभानि च॥ १२॥ वस्त्रकुण्डलयुग्मानि भूषणानि शुभानि च । कूर्चसंस्कृततोयेन प्रोक्योत्तानानि वै क्रमात्॥ १३॥ कूचेषु प्रणवेनैव विन्यस्यार्घादि योजयेत्। कुशाम्यवसिद्धार्थतिलमाष्फलाक्षतैः॥ १४॥ सक्षीरगन्धपुष्पैश्च योजयित्वार्घ्यमर्चयेत् । पाद्यमाचमनीयं च पात्रयोरन्ययोस्तथा ॥ १५ ॥ मन्त्रयेत् पुनरेतानि मूलाङ्गैर्मूर्त्तिभिस्तु वा । दत्त्वा कूर्चान्यथैतेषामासनार्थे तु वाग्यतः ॥ १६॥ सपवित्रेर्जलैः पादौ क्षालयेद्द्रदेयन तु । शिरसाचमनं दद्याच्छिखया चार्ध्यमेव च ॥ १७॥

१. 'ता वेदपा', २. 'क्तियुक्ता वि' च. पाठः. ३. 'क्षयेत् तानि' च. पाठः. ४. 'तिलसि', ५. 'यवमा' ख. ग. पाठः,

वस्त्रयुग्मानि भूषाश्च शेषाभ्यां तु निवेदयेत्। पायसे मोजयेत साज्यं प्रणम्य विधिनार्च्य च ॥ १८॥ सोष्णीषं गुरुमाचान्तमाभिवाद्य प्रसाद्य च यथालामं सुवर्णादि दद्याद् देवमनुस्मरन् ॥ १९॥ ऋत्विग्म्योऽपि तथा दत्त्वा वरयेत् प्रणिपत्य तान् । कार्यमुक्त्वा विधानेन पूजयेच पुनः पृथक् ॥ २०॥ सन्तोष्य प्रियवादैश्च प्रणम्य प्रार्थयेत् ततः। मया सम्पूजितैरत्र दक्षिणाभिश्च तोषितैः॥ २१॥ क्रियतां विष्णुयागो मे प्रार्थयामि प्रसीद्तु। इत्युक्तवा दक्षिणे पाणावालम्ब्य वरथेत् क्रमात्॥ २२॥ तत्रों तथा करिष्यामीत्याचार्यस्तु समीरयेत्। एवं वै सर्वयागेषु गुरुं सम्पूज्य यत्नतः॥ २३॥ प्रणिपत्यरिवजस्तेभ्यो दत्त्वार्ध्यं वरयेद् बुधः । पुनरेवं तु तैन्त्रज्ञान् दीक्षितान् होमिनस्तथा ॥ २४॥ वेदाध्ययनकर्तृश्च शुद्धान् वै मन्त्रपाठकान् । कल्पयेद् यजमानस्तानाचार्यवचने स्थितान् ॥ २५ ॥ वारतुसङ्ग्रहमारभ्यं तीर्थरनानावसानिकम् । कारयेत् सर्वमेतेन भक्त्या हरिामवार्चयेत् ॥ २६॥ शयने सन्निवेश्यादौ बिम्बं तु सुपरीक्षितम्। गृहीतं धनदौनेन पूजियत्वात्र शिल्पिनः ॥ २७॥ नयनोन्मीलनं तुष्टैः कारयेच यथाविधि। प्रणवेन तु कर्तव्यः प्रतिमालोकसङ्ग्रहः॥ २८॥

१. 'म' क. पाठः २. 'यन्', ३. 'घान्येन' ख. ग. ५।ठः,

प्लुतं प्रणवमुचार्य पादयोस्तां तदा स्पृशेत्। प्रक्षाच्य वारिभिः पूर्वे दभैः संघृष्य सर्वतः॥ २९॥ रपृष्टा गोवालकैश्चेनां घृताक्तां क्षालयेत् तैतः। शमीपञ्जवसंयुक्तानक्षतान् संस्कृतेऽनले ॥ ३०॥ भूरादिसत्यपर्यन्तैः प्रत्येकं जुहुयाच्छतम् । रथूळदेहो यतो विष्णुवैराजश्रुतिदर्शनात्॥ ३१॥ तस्मादेवं हुते विष्णोः सम्पूर्णा प्रतिमा भवेत् । ब्राह्मणैः स्वस्ति वाच्याथ शाकुनं सूक्तमुचरन् ॥ ३२ ॥ दस्वा दूर्वाक्षतान् मूर्धि प्रणवेन समाहितः। नीराजनं ततः कुर्यानमङ्गलानि च दशीयेत् ॥ ३३ ॥ अपराह्ने तु सम्प्राप्ते मूर्तिपैः सहितो गुरुः। गत्वा नद्यां तॅटाके वा देवखाते मनोरमे ॥ ३४॥ तोयपूर्णेंऽथवा पात्रे सम्पूज्य वरुणं पुन्ः। सपताकं तटं कृत्वा शोधितं सर्वतो वृतम् ॥ ३५॥ संहत्याभिमयं ध्यात्वा बिम्बं संहारमार्गतः। दर्भैर्वस्त्रेश्च संछाच फलकायां निवेश्य च ॥ ३६ ॥ शङ्खदुन्दुभिनिघोंषैर्जयशब्दैश्च संयुतम्। योगपीठं रमरञ् ज्योतिर्बिम्बमप्सु निवेशयेत्॥ ३७॥ लोकपालान् बहिध्यात्वा पञ्चमन्त्रैश्च रक्षयेत्। प्राक्तिरः शाययित्वैवं बिम्बं तोयेऽधिवासंयेत्। ३८॥ त्रिरात्रमदमनो लोहमेकरात्रं मणि निशाम्। रनात्वाचम्य शुचिर्भूत्वा वस्रालङ्कारभूषितः॥ ३९॥

१. 'पुनः।', २. 'तम्', ३. 'पुनः कु', ४. 'ब्दपुरस्सरैः।' ख. ग. पाठः. ५. 'जं' च. पाठः.

मूर्तिपैः सार्धमीगम्य प्रासादं सप्रदक्षिणम्। न्यासादिकं क्रमात् कृत्वा दक्षिणे प्राङ्मुखः शुचिः॥ प्रासादं शोधयेत सम्यक् मुक्तमात्रं तु तक्षकैः। सूत्रेण दर्भदास्ना च वेष्टयित्वा समन्ततः ॥ ४१ ॥ अस्त्रदृष्ट्या समालोक्य गर्भागारं पुनस्तथा । कुशास्त्रमार्जितं तोयैः प्रोक्ष्य गन्धेश्र लेपयेत् ॥ ४२ ॥ सर्षपाक्षतदूर्वाभिः समन्ताद् विकिरेत् पुनः । ततश्चास्त्रेण सम्प्रोक्ष्य कुर्यात् तालत्रयं तैथा ॥ ४३॥ दूर्वोक्षतकुशाग्रैस्तु विकिरेत् पञ्चशक्तिभिः। सर्जश्रीवेष्टलाक्षाब्जश्वेतलोध्रफलादिभिः ॥ ४४ ॥ अष्टाक्षरेण सर्वत्र धूपं दत्त्वा सदीपकम् । पूर्णक्रमं च धान्यं च न्यस्य पुष्पास्त्रमो चनम् ॥ ६५॥ कृत्वा राक्षोबसूक्तेन पञ्चगव्येन सर्वतः । चक्रमन्त्रेण च प्रोक्ष्य गोमयेनोपलेपिते ॥ ४६ ॥ आग्नेय्यां स्थण्डिले होममारभेत यथाविधि । रक्षोहणादिमन्त्राभ्या पकैमाज्यं च होमयेत्॥ ४७॥ कृणुष्वाष्टादशैर्भूयो येदेवा इति पञ्चिमः। जातवेदादिभिश्चैव क्रमाद् व्याहतिभिस्तर्थौ ॥ ४८ ॥ अपामार्गसमिक्तिस्तु शतमष्टोत्तरं ततः । वकमन्त्रेण वै हुत्वा हिक्राज्यं समापयेत् ॥ ४९ ॥

१. 'मञ्चमः' क. पाठः. २ 'पुनः', ३. 'कं द्वाभ्यां च', ४. 'तः' ख. ग. च. पाठः

वस्त्रेणानीय पात्रे तु होमभस्मसमायुतम्। आज्यशेषमपां शेषमपामार्गरसैर्युतम्॥ ५०॥ मन्त्रयेचकमन्त्रेण शतमष्टोत्तरं ततः। पलाशाश्वत्थशाखाभिः प्रोक्ष्य सर्वत्र मन्दिरे ॥ ५१॥ कृणुष्वेत्यादिभिः पश्चाद् विकिरेद् यवसर्षपैः। तालत्रयं पुनः कुर्यादमित्राकारमेव च ॥ ५२ ॥ पुनरष्टशतं जप्त्वा चक्रं श्वम्रं च पूजयेत् । एवं कृत्वाथ राक्षोझं निशि विप्रांश्च मोजयेत् ॥ ५३ ॥ तमेवैशेऽग्निमाधाय स्थण्डिले बीहितण्डुलैः। तत्पूर्वे स्थण्डिले क्लप्ते वस्त्रास्तीणे घटं व्यसेत् ॥ कुशदूवीशमीपर्णकूर्त्रस्थं जलपूरितम्। जातिहेम न्यसेत् तस्मिन् विधिना शान्तिमर्चयेत् ॥ पाद्यादिभिः क्रमाद् द्रव्यैः शक्नोदेवीत्युचा ततः। वास्तोष्पतेतिमन्त्राभ्यां पकं हुत्वा घृताहुतीः ॥ ५६॥ वास्तोष्पतेध्रुवेत्याद्यैः षड्भिर्जातादिपञ्चिभः । शक्तवर्गेण जुहुयात् पुनर्व्याहतिभिस्तथा ॥ ५७॥ शमीसमिद्घृतान्नाज्यं तयैवची तु होमयेत्। दूर्वीभिश्राथ मूलेन सँगव्याभिः समापयेत्॥ ५८॥ हुतशेषं ततो द्यादप्रेणाभि कुशेषु च। नमोरुद्रेति होयाज्यैस्त्वं विप्रयजुषोक्षणम् ॥ ५९॥

१. 'रे ॥ अपामार्गसमित्सिप्रिन्नमाद्यं च होमयेत् । अस्त्रमन्त्रेण होत-व्यमष्टोत्तरशतं पुनः ॥ ततः स्विष्टकृतं हुत्वा प्रोक्ष्य सर्वत्र मन्दिरे । कृणुष्वे' क. पाठः २. 'गव्यं चाथ स' ख. ग. पाठः

शान्तितोयसमायुक्तं कुर्याच्च स्वस्तिवाचनम्। पुण्याहं मूर्तिपैः सार्ध शिवं वास्त्विति वाचयेत् ॥ ६० ॥ ब्राह्मणान् भोजयेत् पश्चात् पायसं द्वादशोत्तमान् । मण्डपे शोधिते स्थाप्या अन्तरतम्भेष्वृगाद्यः॥ ६१ ॥ द्वारेषु च समालानि तोरणानि यथाऋमम्। सुशोभनारुयमाश्वत्थ सुभद्राख्यमुदुम्बरम् ॥ ६२ ॥ नैयप्रोधं सुकर्माख्यं सुहोत्रं स्राक्षमेव च । स्योनापृथिवीमन्त्रेण प्रक्षिपेत् साक्षतांस्तिलान् ॥ ६३ ॥ उच्छ्रयस्वेति संस्थाप्य प्रादक्षिण्येन पूजयेत्। दिक्षु पीतोंऽरुणः इयामः कृष्णोऽच्छः कृष्णपाण्डरः॥ पद्मवर्णश्च चित्रोऽष्टौ ध्वजाः स्थाप्या यथाक्रमम् । कुमुदः कुमुदाक्षश्च पुण्डरीकोऽथ वामनः॥ ६५ ॥ शङ्कर्णः सर्वनेत्रः सुमुखः सुप्रतिष्ठितः । इसेते पूजनीयाश्च ध्वजानामधिदेवताः ॥ ६६ ॥ अनेककोटिसंघैश्च भृतैः प्रत्येकशो वृताः । पूर्णकुम्भान् प्रतिद्वारं हो हो विनयस्य पूजयेत्॥ ६७॥ पद्मरागप्रवालाप्सु प्राक् पूज्या पूर्णपुष्करी । वैडूर्यपुष्यतोयस्थौ तथैवानन्दनन्दनौ ॥ ६८ ॥ वीरसेनसुषेणौ च नीले मरतके तथा। सम्भवप्रभवौ चैव मुक्तास्फटिकतोययोः॥ ६९॥ वास्तुपूजां पुरा कृत्वा तोरणध्वजपूजनम् । भूमेः परित्रहोऽग्नेश्च संस्कारोऽनन्तरः स्मृतः ॥ ७० ॥

१. 'ता' खंग. पाठः. २. 'ख्यै' क. पाठः.

त्रातारं यदुल्कोऽथ इमं मे सन्त इत्यूचैः। दिक्पालकलशाचीयां तन्मन्त्रा इह कीर्तिताः॥ ७१॥ बह्वचोऽध्वर्यवश्चेव छन्दोगाथर्वणा दिजाः। धर्मशास्त्रार्थतत्त्वज्ञा दिक्षु पारायणे रमृताः ॥ ७२ ॥ ऐतिहासिकवाक्यार्थतत्त्वज्ञा अहावित्तमाः । कोणेषु मूर्तिपा एव कल्प्या होमेष्वनुक्रमात् ॥ ७३ ॥ स्वां स्वां विद्यां पठन्तस्ते तिच्चत्ता निशि जागृयुः । स्वस्तिके मूळविन्यस्तधान्येऽष्टककुशान्विते ॥ ७४ ॥ द्वादशाक्षरमन्त्रेण शयनं तत्र कल्पेयत् । कलञ्चान् स्थापयेदष्टौ पीठस्य परितः क्रमात् ॥ ७५ ॥ अद्भिः सम्पूरितान् सर्वान् धान्यराशिगतान् शुभान् । सपछ्ठवमुखान् सूत्रवेष्टितान् वस्रवेष्टितान् ॥ ७६ ॥ व्यस्तिरष्टाक्षरैरेतान् गन्धपुष्पेश्च पूजयेत्। योगपीठं प्रकल्प्यात्र शक्तिपर्यन्तमचेयत् ॥ ७७ ॥ सर्वधान्यैश्च पुष्पैरच निर्विपेत् पीठपर्ययात् । विद्याधिपतयश्रात्र पूजनीयाः समन्ततः ॥ ७८ ॥ विष्णुमैन्द्रे ततस्तत्र दक्षिणे मधुसूदनम् । त्रिविकमं तु वारुण्यां वामनं तु तथोत्तरे ॥ ७९॥ श्रीधरं तु तथाग्नेय्यां हृषीकेशं तु नैर्ऋते। पद्मनामं च वायव्यां दामोदरमथापरे ॥ ८० ॥ ऐशान्यां तस्य पीठस्य स्थापयेज्जलभाजनम्। सोष्णीषः सोत्तरीयस्च वाग्यतो वारि गालयेत्॥ ८१॥

१. 'चा', २. 'से' क पाठः ३. 'त्याष्टककु' ख. ग.ृपाठः.

नवेनारोमवस्त्रेण प्रोक्षितेन च मन्त्रतः। पूरयेत् प्रणवेनैव पात्रं कुसुमवारिणा ॥ ८२ ॥ पूजयेत् पूरायेत्वा तु द्वादशाक्षराविद्यया। रक्षितव्यं वितानाचैः सम्यगाच्छाच सर्वतः॥ ८३॥ मङ्गलाङ्करपात्राणि मङ्गलानि च विन्यसेत्। शङ्खं चक्रं पताकां च श्रीवत्सं दर्पणं वृषम् ॥ ८४ ॥ मत्स्ययुग्मं च कुम्भं च मङ्गलानि प्रचक्षते। कुर्यान्मण्डपमैशान्यां चतुरश्रं समन्ततः॥ ८५ ॥ चतुईस्तं चतुःस्तम्मं मध्ये पीठसमन्वितम् । स्नानद्रव्येश्च संयुक्तं कमात् कुम्भेषु पूरितैः ॥ ८६ ॥ अष्टोत्तरशतं हुत्वा घृतमष्टाक्षरेण तु । सम्पाताज्येन संस्पृत्य कलशानभिमन्त्रयेत्॥ ८७ ॥ हिरण्यवर्णां हरिणीमिति सर्वान् यथाक्रमम् । तत्राचीं तु समानीय स्नापयेदेकबेरके ॥ ८८॥ रत्नन्यासं पुरा कृत्वा लेप्याची क्रियते यदा । प्रतिमान्या तु कर्तव्या लोहजा कर्मकारणात् ॥ ८९ ॥ <mark>प्रतिष्ठान्यासमुद्रादि मूैलार्चायां प्रकल्पयेत्।</mark> रनानादिशेषकर्माणि कर्माचीयामिति स्थितिः॥ ९०॥ मूलाची वापि कमीची तथा तोयेऽधिवासिताम्। उद्दल विधृतां यत्नाच्चतुर्भिर्मूर्तिधारकैः॥ ९१॥ दर्भपाणिः स्थितो विद्वानुपातिष्ठेत संस्थिताम् । नमस्तेऽर्चे ! सुरेशानि ! प्रतीके विश्वकर्मणः ॥ ९२ ॥

१. 'वी' ख. ग. पाठः. २. 'लेप्याची' क. पाठः. ३. 'दीन् क' स. ग. पाठः.

प्रभावितारोषजगद्धात्रि! तुभ्यं नमो नमः। त्वयि सम्पूजयामीशं नारायणमनामयम् ॥ ९३ ॥ रहिता योनिदोषैस्त्वमृद्धियुक्ता सदा भव। विज्ञाप्यैवं दुकूलांशुसिद्धार्थकयुतं शुभम् ॥ ९४ ॥ ऊर्णासूत्रेण बध्नीयात् कौतुकं दक्षिणे करे । अङ्गुष्ठानामिकाभ्यां तु सारयित्वा जितादिना ॥ ९५ ॥ अष्टाक्षरेण संजप्तं सप्तधा विमशान्तये । ततोऽर्ची तु सुवस्त्राढ्यां ब्रह्मयानेन तां नयेत् ॥ ९६॥ शाकुनेनैव सूक्तेन वितानाद्यपशोभिताम्। त्रीणीत्यास्थाप्य पीठे तां भद्रं कर्णेति कीर्तयेत्॥ ९७॥ तेजोऽसीति समालिप्य गव्येनाज्येन साधकः। चूर्णैस्तोयेश्च संक्षाल्य स्नापयेत् तैर्यथाक्रमम् ॥ ९८ ॥ मृत्कषायौषधीतीर्थैर्गव्येव्यस्तैः समस्तकैः। नद्यास्तटाभ्यां सङ्गृद्य मृदं वल्मीकजां तथा ॥ ९९॥ कुलीरवासतः क्षेत्राद् विषाणाग्राच्च वेदितः। शमीपलाशखदिरबिल्वाश्वत्थविकङ्कताः ॥ १००॥ उदुम्बराश्च न्यग्रोधकषायाङ्गानि चैव हि। शङ्खपुष्पी प्रियङ्गं च विष्णुक्रान्तीं शतावरीम् ॥१०१॥ दूर्वी चैवामृतां चैव गृह्णीयाद् रजनीं वचाम्। हिरण्यवर्णाः शुचयः समुद्रज्येष्ठोति च क्रमात् ॥ १०२॥ इद्माप इमं मे च तीर्थं तं विनियोजयेत्। गायच्या चैव गोमूत्रं गन्धद्वारेति गोमयम् ॥ १०३ ॥

१. 'द्ञ्जलीं व' क. पाठः. २. 'र्थान्तं वि' ख. ग. पाठः.

आप्यायस्वेति च क्षीरं द्धिकाव्णेति वै द्धि। तेजोऽसि शुक्रमित्याज्यं देवस्यत्वा कुशोदकम् ॥ १०४॥ पञ्चगन्यं पयस्वत्या यासां गन्धोदकं तथा । आपोहिष्ठेति वै द्यात् स्वच्छतोयं ततः परम्॥ १०५॥ परमेश्वरमन्त्रेण स्नापयेत् सकलेन च। मधुवातेति संयोज्य तैजसे मधुसर्पिषी ॥ १०६॥ उद्घाट्य नयने चास्य ततो हेम्शलाकया। चित्रं देवेत्यचा चैकमाप्यायखेत्यचापरम्॥ १०७॥ यजमानेश्व गां द्दाद् गोविन्दः प्रीयतामिति। स्नापयेत् कलहौः पश्चात् चतुर्भिः कोणगैरपि॥१०८॥ ब्रह्मश्रीचम्पकक्षीरनीपाम्रबकुळार्जुनैः। साञोकैः पह्नवैर्मन्त्री हंसः शुचिषदित्यृचा ॥ १०९॥ <mark>पद्मकं रोचनां दूर्वा दर्भस्तम्बाच्छसर्षपान् ।</mark> चन्दने जातिरावर्चं कुन्दं विष्णोरराटया ॥ ११०॥ यवबीहितिला हेम रजतं कूलमृह्यैम्। गोमयं भूम्यसंस्पृष्टं सोमं राजानमित्यृचा ॥ १११ ॥ शमीवर्यमृताकान्तिसहाभृङ्गमहौषधीः। <mark>दयामाकं विद्वतश्चक्षुरिति तैः स्नानमाचरेत्॥११२॥</mark> आवाहयेत्ततो देवं पीताम्बरधरं हरिम्। एह्रोहि भगवन्! विष्णो! लोकानुग्रहकारक!॥ ११३॥ यज्ञभागं गृहाणेमं वासुदेव! नमो नमः। पाद्यमाचमनं चार्घ्यं दद्यानमूलेन व ततः ॥ ११४॥

१. 'नोऽस्य गां', २. 'प्रि', ३. 'यी' ख. ग. पाठः..

अहते वाससी द्यात् पवित्रं चाष्टकेन तु। सौवर्ण दापयेत् सूत्रं विष्णुगायिवया पुनः ॥ ११५॥ भूषणानि ततो दद्याद् द्वादशाक्षरविद्यया । नीराजनं ततः कुर्याद् गन्धपुष्पाक्षतादिभिः ॥ ११६॥ स्रग्भिश्च धूपदीपैश्च फलगोरोचनाञ्जनैः । पादुकव्यजनच्छत्रमधुपर्कैश्च पूजयेत् ॥ ११७॥ वारिघारां च मूलेन पातयेद् देवपादयोः। आचामं च पुनर्धूपं मुखवासं च दर्पणम् ॥ ११८॥ अङ्गरागं च मालां च द्यात् पुष्पाञ्जालं ततः। सामभिश्र ततः स्तुत्वा पवित्रं स्तोत्रमीरयेत्॥ ११९॥ पुण्याहं चात्र कुर्वीत वैष्णवैः सह मन्त्रवित्। तिलाश्च दक्षिणा देया वैष्णवेभ्यो यथाविधि ॥ १२०॥ समाहितः स्मरेत् पश्चाद् भक्तया तु पुरुषोत्तमम्। एवं कृत्वा तु तामचीमानयेच्छयनं प्रति ॥ १२१॥ पौरुषेण तु सूक्तेन राङ्कभर्यादिनिस्वनैः। द्वादशाक्षरमन्त्रेण शयने सानिवेशयेत्॥ १२२॥ अयं स इति चोक्त्वान्ते सर्वयोगेश्वरीमिति। जपेदृष्टाक्षरं मन्त्र मङ्गलानि च विन्यसेत् ॥ १२३ ॥ हेमपात्रे घृतं पूर्ण शिरःस्थानेऽस्य विन्यसेत्। राजतं मधुपूर्णं च पादस्थाने विचक्षणः ॥ १२४॥ सक्षीरं ताम्रपात्रं च दक्षिणने प्रकल्पयेत् । लोहपात्रगतं वामे शान्तितोयं च विन्यसेत्॥ १२५॥

१. 'रो', २. 'सम्यगर्पये' ख. ग. पाठः.

मृत्पात्रे पञ्चगव्यं च पञ्चमं तु तद्यतः । तेषामालभनं कुर्यात् परमेष्ठ्यादिभिः क्रमात् ॥ १२६॥ चतुरश्रं धनुर्वृत्तं त्रिकोणं च यथाक्रमम् । कारयेद् दिक्षु चत्वारि कुण्डानि कुशलो गुरुः ॥ १२७ ॥ अरित्नमात्रे पीठस्य समन्ताद्धस्तमानतः । त्रिमेखलानि सर्वाणि कार्याण्यर्धावटानि च ॥ १२८ ॥ आचार्यकुण्डादुद्व्य परचादन्येषु निक्षिपेत् । कुण्डेषु संस्कृतं विह्नं कृत्वोक्केखादिकं क्रमात् ॥ १२९ ॥ जननादिविहीनं तु प्रकृतिन्यासपूर्वकम् । स्वशाखाग्निमुखान्तेऽन्नं गायत्त्र्या जुहुयुः क्रमात् ॥१३०॥ हृदयं पूर्वकुण्डे तु दक्षिणे तु शिरस्तथा। पश्चिमे तु शिखां कुर्योदुत्तरे कवचं तथा ॥ १३१ ॥ नेत्रास्त्रयोर्न कार्योऽत्र होमः स्यान्मूर्तिभिस्तु वा । समिदाज्यचरून् लाजान् सर्षपांश्च यवांस्तिलान् ॥ १३२॥ व्रीहीनाज्यं पुनश्चेवं सर्वकुण्डेषु होमयेत् । मुलेनाष्ट्रसहस्रं तु तदाचार्यस्तु होमयेत्॥ १३३॥ शतमष्टोत्तरं चात्र पूर्णी दद्यात् शतेशते ॥ १३३३॥

अथ सप्तद्दाः पटलः।

इति विष्णुसंहितायां षोडशः पटलः ॥

अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद्धिवासनमुत्तमम् । यद्योगाञ्जायतेऽचीयां सदा सन्निहितो हिरः ॥ १ ॥ अस्त्रदग्धी करौ जातावन्यौ तत्त्वमयौ स्मरेत् । प्रणवाङ्गुष्ठकौ कार्यौ तौ स्वराङ्गुलिपर्वकौ ॥ २ ॥ सबिन्दुकतलौ सर्गपृष्ठगौ वामदक्षिणौ। व्यञ्जनानि पृथङ् न्यस्य नादमङ्गुष्ठयोर्न्यसेत् ॥ ३ ॥ रेचियत्वा ततो वायुं प्रविशेत् तत्र पूरके । विद्याकोशं ततः पश्चादानुपूर्व्येण मन्त्रवित्॥ ४॥ महाभूतमयं देहं धर्माधर्मसमन्वितम्। शुष्कं दग्धं क्रमाद् ध्यात्वा ष्ठावितं च स्वबीजकैः ॥५॥ बिन्दुरूपयुतं ध्यायेदात्मानं व्योम्न्यवस्थितम् । यथा सिक्ताद् भवेद् बीजाद्ङ्करस्तद्ददात्मनः ॥ ६॥ प्रभवं चिन्तयेद् दिव्यं प्रणवत्वमुपागतम्। त्रिगुणामष्टधीयुक्तां प्रकृतिं तां विदुर्बुधाः ॥ ७ ॥ आद्यावकारौ बुद्ध्याल्यौ इकारौ चाप्यहङ्कृतिः। मनो द्वौ तत्परौ व्योमपञ्चतत्त्वं स्वरान्तिकम् ॥ ८॥ आत्मजीवोदरश्रोत्रजिह्वाघ्राक्षित्वचः कमात् । ऊष्मान्तस्थाः शिरःकूटं बाहुजङ्घे च वर्गशः॥ ९॥ कवर्गोऽङ्गुलयः सर्वाः स्थूलदेहोऽयमीह्याः । सूर्याम्बुजस्थं वागीशं वागीश्वर्या समन्वितम् ॥ १०॥ सर्वशक्तियुतं मन्त्रमष्टबाहुं हार्गं स्मरेत् । दिवाकरसहस्राभं दुर्निरीक्ष्यं सुरासुरै: ॥ ११ ॥ ब्रह्मरन्ध्रेण देहान्तः प्रविशन्तं विचिन्तयेत् । च्यापकं विन्यसेन्मूलमङ्गानि च यथाक्रमम् ॥ १२ ॥ आत्मानं सर्वगं ध्यात्वा सर्वज्ञं विष्णुमव्ययम् । कुर्याद् भावान्वितो विष्णारिधवासनमुत्तमम्॥ १३॥

बिम्बाभिमानिनं जीवं तारकल्पितमाहृतम्। ध्यानेनात्मैकतां नीत्वा पृथिव्यादीनि संहरेत् ॥ १४ ॥ शुष्कदग्घाष्ट्रतोर्व्यप्सुता वह्नौ सोऽनिले सः खे। पञ्चतत्त्वमयं विश्वं विलीनं व्योम्नि भावयेत् ॥ १५ ॥ तन्मनोगर्वधीमायाक्रमात् तारेश्वरं नयेत्। तां स्वामञ्याकृतिं मायामधिष्ठाय सिस्क्षया ॥ १६ ॥ नादात्मा परमेष्ट्रचादिपञ्चकं सकलं सुजेत्। प्रणवात्मा स्वयं विष्णुर्नकारादिषु मूर्तयः॥ १७ ॥ वासुदेवादयः कान्ताः खादि क्ष्मान्तं च पञ्चकम् । स्थूलदेहोऽयमार्ख्यातस्तस्य विष्णोः षडात्मनः॥ १८॥ सोऽनिरुद्धाब्जसम्भूतः पृथिव्यात्मा प्रजापतिः। सर्गीभिन्नादतो विष्णोर्जात इत्यंज उच्यते ॥ १९ ॥ स सृष्ट्वा पूर्वमप्तत्त्वं ससर्जाण्डं च पार्थिवम्। एवं सृष्टिरियं जाता चतुर्दशजगन्मयी ॥ २०॥ तदण्डं पञ्चभूतात्मभूतं शुभ्रं हिरण्मयम्। बिम्बं ध्यात्वा स्वयं विष्णुर्जीवं संक्रामयेदृतम् ॥ स विष्णुस्तारजीवात्मा नादिभिः पञ्चशक्तिभिः। लिपिमूलाङ्गविन्यासैः सकलोऽष्टमुजो भवेत्॥ २२॥ शयने स्थापयित्वाची ततो हुत्वा घृतं क्रमात्। कुर्यात् षोडशकं न्यासं नाहुत्वा न्यास इष्यते ॥ २३ ॥ तारव्याहृतिलिप्युक्षकालवर्णज(ला ? लं) श्रुतिः । वैराजदेवतायज्ञगुणास्त्राणि यथाक्रमम् ॥ २४ ॥

तैः शक्तिमन्त्रजीवान्तैन्यीसः षोडशघा स्मृतः। होमयेत् प्रणवं पूर्वं मात्रात्रयविभेदितम् ॥ २५॥ ब्रह्माणं केशवं रुद्रं पादहन्मस्तके न्यसेत्। आहुत्यष्टरातं चात्र होतव्यं तैरनुक्रमात् ॥ २६ ॥ व्याहृतित्रितयं चैव त्रैलोक्यप्रीणनाय वै। अकारादिक्षकारान्तं मातृकां होमयेत् ततः ॥ २७॥ ताल्वास्यवीक्षणश्रोत्रदन्तोष्ठेषु कजिह्नयोः। असंवृता नसोर्गण्डहितये चैव संवृताः॥ २८॥ नाभिहुच्छ्रोणिजठरैश्रोत्रदन्ताप्रनासिकाः। दृष्टिस्त्वगिति कृटाचा दोर्जङ्गाङ्गुलयस्तथा॥ २९॥ . नक्षत्रप्रह्ताराश्च हुत्वाङ्गेषु निवेशयेत्। हशोरुरोधीवाग्रेतोललाटाङ्घिकचे प्रहाः॥ ३०॥ रोहिण्यादिकमादेवं नक्षत्राणि च होमयेत्। हुत्ककेशललाटास्यनासिकाद्शनेष्वथ ॥ ३१॥ श्रुत्योबीहोः करद्वन्द्वे स्तनयोः कुक्षिपार्श्वयोः। कट्यां चक्षुषि लिङ्गेऽण्डे पायावूर्वोश्च जङ्गयोः ॥ ३२ ॥ पादयोश्च क्रमादेवं कृत्तिकान्तोडुकल्पना । ध्रुवो नाभ्यां स्थितस्तस्य कण्ठे सप्तर्षयस्तथा ॥ ३३ ॥ कटिदेशे स्थितं तस्य विज्ञेयं मातृमण्डलम्। पदानि त्रीाणि पादेऽस्य वनमाला तु वीथिका ॥ ३४॥ रोमाणि तारकासंघा अगस्त्यः कौस्तुमो मणिः। कालरूपं यजेत पूर्व संवत्सरतनुं हरिम् ॥ ३५ ॥

१. 'रे' ख. ग. पाठः,

कास्यह\*द्विस्तनकोड्कटिद्व्यूरुनलाङ्घिषु । <mark>चैत्रादयः स्थिता मासा दादशैवं सफाल्गुनाः ॥ ३६ ॥</mark> उत्पूर्वश्चानुपूर्वश्च परिपूर्वश्च वत्सरौः । सम्पूर्वश्चेति विज्ञेयाः चत्वारस्तस्य बाह्यः ॥ ३७ ॥ पर्वाण्यस्याङ्गपर्वाणि ऋतवश्चाङ्गसंज्ञकाः । अहोरात्राणि चास्थीनि रोमाण्यल्पाः क्षणादयः ॥ ३८ ॥ कृतादि मुखहुच्छ्रोणिपादे युगचतुष्टयम् । मन्वन्तराणि बाह्वोश्च विभागेन प्रकल्पयेत्॥ ३९॥ परार्घद्वितयं जङ्के महाकरुपं शिरो विदुः। अयने द्वे पदे चैवमुक्तः संवत्सराकृतिः ॥ ४० ॥ मुखबाहूरुपादस्था वर्णाश्च बाह्मणादयः । पादाङ्गुलीषु विज्ञेया वर्णीः सङ्करजातयः ॥ ४१ ॥ सर्वोङ्गसन्धिषु तथा उत्कृष्टाः सङ्करास्तु य । गावो मुखेऽस्य विज्ञेयाः स्तनयोश्वाप्यजाविकाः ॥ ४२॥ पदोरेकशफा जवोंग्रीम्यारण्या व्यवस्थिताः । केशेषु मेघा विज्ञेया रोमाण्यभ्राणि तस्य वै ॥ ४३ ॥ सर्वाङ्गावयवा नद्यः समुद्राः कुाक्षिसंस्थिताः । यज्ञास्तस्य शिरो ज्ञेयमृग्वेदो दक्षिणो भुजः ॥ ४४ ॥ सामवेदः स्मृतो वामः सर्वोपनिषदो हृदि। इतिहासपुराणानि जङ्घे यजुरुरः स्मृतम् ॥ ४५ ॥ अथर्वाङ्गिरसो नाभिः कल्पसूत्राणि पादयोः। शीक्षा व्याकरणं वक्रं तर्कः कण्ठं समाश्रितः ॥ ४६ ॥

१. 'र:' क. पाठः. २. 'णस' ख. ग. पाठः.

व्यख्यानाद् द्विस्तनामित्येकम् ।

मीमांसा हिन्नरुक्तं च छन्दो ज्योतिश्र चक्षुषी । गारुडं भूततन्त्रं च श्रोत्रयुग्मे व्यवस्थितम् ॥ ६७ ॥ हस्तयोश्च धनुर्वेद आयुर्वेदश्च कीर्त्तितः। योगशास्त्राणि हुद्येव नीतिशास्त्राणि पादयोः ॥ ४८ ॥ वाग्गीतं करयोर्नुतं कला विद्याश्च रोगसु । द्यौर्मूर्धन्द्रकेनेत्रस्य घाणे प्राणात्मकोऽनिलः ॥ ४९॥ नाभ्यां ब्योमाब्धयो बस्तौ पादे भूः सचलाचला । हिरण्यगर्भ मूध्न्यस्य सर्पान् केशेषु विन्यसेत्॥ ५०॥ रुद्रं ललाटे भुकुटावन्तकं श्रवणेऽश्विनी । मुखे वैश्वानरं न्यस्य जिह्नायां च सरस्वतीम ॥ ५१॥ रुद्रान् दत्सु वसून् केण्ठे दृश्यादित्यान् निवेशयेत्। बाह्योरिन्द्रं बार्लि चैवं प्रह्लादं वामके स्तने ॥ ५२ ॥ द्क्षिणे विश्वकर्माणं नारदं कुक्षिसंस्थितम्। अनन्तं वामकुक्षिस्थं वरुणं बस्तिसंस्थितम् ॥ ५३ ॥ भित्रं पायौ कटौ तार्ध्यं विश्वान् देवान् तथोरगान् । पितृन् जानुद्रये यक्षान् नले गुल्के तु राक्षसान् ॥ ५४ ॥ पिशाचान् प्रपदे पाष्ण्योन्यसेद् विद्याधरांस्तथा । ग्रहांस्तले नखेष्वेव जम्भकादीन् सपूतनान् ॥ ५५ ॥ अङ्गुल्योऽप्सरसः कट्यां कार्त्तिकेयगणेश्वरौ। गन्धर्वानोष्ठयोर्न्यस्य सर्वभूतानि पृष्ठतः॥ ५६॥ मत्स्यं के पादयोः कूर्म वराहं जङ्घयोन्यसेत । नरसिंहं ललाटे तु वामनं मुखमध्यतः ॥ ५७॥

नाभिहत्कटिगुह्येषु रामान् कृष्णं च विन्यसेत् । कव्किनं जानुदेशे तु नरनारायणौ पदे ॥ ५८ ॥ न्यसेंद् बाहुषु चैवास्य तथा बाहुसहस्रिणम् । अश्वमेधः शिरस्तस्य नरमेघो छछ।टकैम् ॥ ५९ ॥ राजसूयो मुखं चैत्र गोसवः कण्ठसंस्थितः। द्वादशाहश्च हृदयमहीनो नाभिसंस्थितः ॥ ६०॥ विश्वजिद् विश्वमेधं च कटिदेशे व्यवस्थितौ । अग्निप्टोमोऽस्य लिङ्गस्थो वृषणे चातिरात्रकः ॥ ६१ ॥ अप्तोर्वामस्तथोरुस्थः षोडशी जानुगोचरे । <mark>'उक्थ्यश्च वाजपेयश्च नले त्विसस्तु पादयोः॥ ६२ ॥</mark> चातुर्मास्यानि चैवास्य बाहुष्वेव नियोजयेत्। सौत्रामणि तले न्यस्य पश्चिष्टिं चाङ्गुलीगताम् ॥ ६३ ॥ द्रीश्च पौर्णमासश्च हशो रोमाणि चेष्टयः। म्बाहाकारवषट्कारौ स्तनयोः संव्यवस्थितौ ॥ ६४ ॥ वाह्वोरङ्गुलयः पञ्चमहायज्ञाः प्रकीर्तिताः। हृद्यं दक्षिणा तस्य दर्भाः केशास्त्वगम्बरम् ॥६५॥ मुखमाहवनीयाभिहुनाभी दक्षिणापरौ। प्रवर्गों भूषणं तस्य सवनानि गतित्रयम् ॥ ६६ ॥ पाकयज्ञा हविर्यज्ञाश्चरणाङ्गुलयः स्मृताः । आज्यभागौ हशौ ज्ञेयौ वेदी श्रोणी मुखं हविः ॥ ६७ होमेन प्रीणयेत पूर्व तनुं तस्य गुणात्मकाम्। धर्मं तु विन्यसेन्मूर्झि दशधा संव्यवस्थितम्॥ ६८॥

१. 'स्ये', २. 'के', ३. 'सो' क. पाठः.

ज्ञानं हृद्यष्ट्रधा गुह्ये वैराग्यं नवधा न्यसेत्। ऐश्वर्यं चाष्टघा पादे सेयं गुणमयी तनुः॥ ६९ ॥ राङ्कचकगदापद्मन्यासः साधारणः स्मृतः। विशेषा ये च तन्त्रोक्ता मूर्तिभेदेन तान्यपि॥ ७० ॥ हृदि शान्तिर्रुलाटे श्रीर्मुखं चास्य सरस्वती । रतिर्शुह्ये नले प्रीतिः कीर्त्तिस्तु परितो भन्नेत् ॥ ७१॥ कुक्षौ तुष्टिस्तनौ पुष्टिः शक्तिन्यासोऽयमीरितः। मन्त्रन्यासोऽक्षराङ्गात्मा पूर्वमेव समीरितः॥७२॥ श्रीवत्समुरासि न्यस्य कौरतुमं नाभिमण्डले । वनमालां गले न्यस्य मुद्रान्यासोऽयमीरितः॥ ७३॥ नाभेरधस्तादुत्थाप्य करणैश्च समन्वितम्। तन्मात्रदेहप्राणैश्च पञ्चभिव्यीप्य वित्रहम् ॥ ७४ ॥ ऐश्वर्यधर्मज्ञानैश्च वैराग्येण च संयुतम्। स्फुरद्रिमप्रतानेन व्याप्ताशेषदिगन्तरम्॥ ७५॥ दिवाकरसहस्राभामिडया ब्रह्मरन्ध्रगम्। स्थित्वा किञ्चित् ललाटेऽन्तः प्रविशन्तं विचिन्तयेत्॥ शीर्षण्यांस्तु दश प्राणान् तत्रस्थोऽपि नियोजयेत्। कर्णिकाद्वारमार्गेण प्रविश्य हृदयाम्बुजम् ॥ ७७ ॥ वृत्तिपञ्चकभेदेन प्राणादीस्तत्र योजयेत् । पादनासान्तरे प्राणमपानं पृष्ठतो न्यसेत्॥ ७८॥ ध्यानं सर्वगतं चैव उदानमुद्रोर्ध्वगम्। समान नाभिहृद्ये नागादीन्यथ पञ्च वै॥ ७९॥

१ पे' ख ग पाठः

पुर्यप्रकं हदि न्यस्य तन्मध्ये पुरुषोत्तमम्। अनुप्रहकरं सौम्यं सर्वज्ञं विश्वतोमुखम् ॥ ८० ॥ ध्यायेदेवं कृते साची सजीवा जायते क्षणात । अधिवासे न सा कार्या न्यासाः पञ्चदशैव तु ॥ ८१ ॥ सजीवकरणं कुर्यात् स्थापिते मधुसूद्ने । जीवन्यासकमं यस्तु न जानात्युपदेशतः॥ ८२॥ आचार्यो न स मन्तव्यो निम्राह्यस्तस्करो यथा। एतस्मिन्नेव काले तु पिण्डिकां चाधिवासयेत् ॥ ८३ ॥ न्यासऋमस्तु तत्रापि कथ्यमानोऽवधार्यताम् । शांधियत्वा पुरा दर्भ मृत्त्वग्गव्याम्बुभिः क्रमात् ॥८४॥ तत्राधिवासंयद् विद्वान् प्रकृतिं पिण्डिकारिमकाम् । मातृका विन्यसेत् तत्र शक्तिरूपां प्रकल्पयेत्॥ ८५॥ प्रणवं विन्यसन्मध्ये तहाही षोडश स्वरान्। व्यञ्जनानि च तहाह्ये पर्जन्यादि प्रदक्षिणम्॥ ८६॥ तुत्रैव विन्यसेत् पद्मं पद्मे स्थाप्याश्च शक्तयः। अनुप्रहं यथा युक्तो नित्यं स कुरुते प्रभुः॥ ८७॥ स्थितस्तस्यां सदा पूज्यः परात्मा हरिरव्ययः । पाद्यगन्धादिनिर्देवी बितिमिश्च प्रपूजयेत्॥८८॥ अहतैश्चेव वासोभिर्लक्षीरूपां च कल्पयेत्। होमं राक्तयष्टकान्तानां कुर्यादाचायं एव तु॥ ८९॥ अयनस्य च शक्तेश्र प्रासादस्य ततः कमात्। तत्रोक्तस्तत्त्वविन्यासः पूर्वमेवाधुना स्मृतः ॥ ९०॥ तथा पुरुषरूपं तं कल्पायित्वा यथाक्रमम्। प्रासादं पूजयेत् पश्चाद् गन्धपुष्पादिभिः शुभैः ॥ ९१ ॥ ततो ब्रह्मशिलां चात्र शोधितामधिवासयेत्। अनन्तासनविन्यासो नपुंसकशिलोपरि ॥ ९२ ॥ नपुंसकं परं ब्रह्म सर्वाधारं तदुच्यते । आलिखेन्मण्डलं चात्र तण्डलैः पश्चराङ्गिकैः॥ ९३॥ चतुरश्रं चतुर्द्वारं मध्ये पद्मसमान्वतम्। पूर्वे तु सकलीकृत्य प्रतिमां देशिकोत्तमः॥ ९४॥ अङ्गप्रसङ्गभेदेन स्वकल्पोदितवर्सना। साङ्गं प्रपूजयेदेवं गन्धपुष्पादिभिः कमात्॥ ९५॥ अलङ्कारैर्निवेद्यैश्च यथाविभवविस्तरम् । मण्डलेऽभ्यचेयेदिद्वान् साङ्गं देवमधोक्षजम् ॥ ९६ ॥ अर्चीयां या तु विन्यस्ता मूर्तिस्तां तत्र कल्पयेत्। साङ्गं सपरिवारं च तत्रेष्ट्वा विधिनाच्युतम् ॥ ९७ ॥ हुत्वामि च यथान्यायं पाषिदेग्यो बर्लि हरेत्। आद्याश्च कर्मजाश्चेव ये भूताः प्राग्दिशि रिथताः ॥९८॥ प्रसन्नाः परितुष्टास्ते प्रतिगृह्णन्त्वमं बलिम् । दक्षिणे पाश्चिमे चैव उत्तरे च नियोजयेत्॥ ९९॥ गन्धपुष्पाणि धूपं च दीपमन्नं जलं कमात्। विदिक्षु च यथान्यायं दद्याचैव ततो बलिम्॥ १००॥ वृक्षेषु पर्वताग्रेषु ये विदिक्षु च संस्थिताः । भूमौ न्योम्नि स्थिता ये च तेऽपि गृह्णन्तियमं बलिम् ॥१०१॥ विनायकाः क्षेत्रपाला ये चान्ये बलिकाङ्क्षिणः। पूर्वीद्याः पार्षदार्चेव प्रतिगृह्णन्त्वमं बलिम् ॥ १०२॥

१. 'धायित्वाधि' ल. ग. पाठः.

परितोऽनेन वै दद्यात् परिभ्रम्य प्रदक्षिणम् । आचम्यान्तः प्रविद्याथ कृतन्यासः समाहितः ॥ १०३ ॥ शानित व्याहृतिभिर्हुत्वा ततो देवं कमात् स्पृशेत्। वृतं भूरिति हुत्वा हो पादौ देवस्य संस्पृशेत् ॥ १०४ ॥ द्धा च भुव इत्येवं ततो नाभ्यन्तरं स्पृशेत्। क्षीरं स्वरिति हुत्वाथ ततोऽस्य हृद्यं स्पृशेत् ॥ १०५ ॥ भूभुवः स्वरच हुत्वेवं मधुना मूर्झि संस्पृशेत्। सर्वे मूलेन हुत्वान्ते सर्वगात्रं तु संस्पृशेत् ॥ १०६ ॥ अष्टाष्ट्राहुतयद्वात्र निर्दिष्टाः शान्तिकर्मणि । स्रुवेण द्रव्ययुक्तेन स्पर्शनं चात्र कीर्तितम् ॥ १०७ ॥ द्रव्ये द्रव्ये तथा स्पृष्टे गन्धपुष्पैः समर्चयेत् । क्षालियत्वा सुवं पैश्चात् कार्या द्रव्यान्तराहुतिः॥१०८॥ वतस्रो धनवः स्थाप्या दक्षिणद्वारसन्निधी। उत्तराभिमुखाः शान्ता रज्जुबंद्धाः सवत्सकाः॥ १०९॥ गङ्गा च यमुना चैव तथा गोदा सरस्वती। नामिनः पूजयित्वा ता गन्धपुष्पैर्यथाकमम् ॥ ११०॥ दुहेत्ता विष्णुगायत्त्र्या तयैव श्रपयेच्चरुम्। निवेद्येत् तया चैव तयैवान्ते बिंछ हरेत् ॥ १११ ॥ भोजयेद् ब्राह्मणांस्तंत्र भक्तान् द्वादश पायसम्। मण्डपस्योत्तरे पार्श्वे हिरण्यं दक्षिणा भवेत्।। ११२ ॥

१. 'दौ' ल. ग. पाठः २. 'कुयात् पश्चात् द्र' क. पाठः ३. 'नीयास्ता' क. घ. पाठः ४. 'श्चेव म' क., 'श्चात्र म' घ. छ, पाठः

सुरभीश्च गुरोर्दचाद् विष्णुमें प्रीयतामिति । एवं कृत्वा ततः पश्चाद् रात्रौ जागरणं भवेत् ॥११३॥ शङ्खतूर्यादिसंयुक्तं नृत्तगीतादिसंयुतम् । सोतिहासपुराणाभिः कथाभिश्च नयोन्निशाम् ॥११४॥ प्रभाते सुदिने वारे पुण्यराश्युदये तथा। मौहूर्त्तिकोपदिष्टेन लग्नेन स्थापयेत् सुधीः॥११५॥

इति विष्णुसंहितायामधिवासपटलः सप्तद्शः॥

## अथाष्ट्रादशः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् प्रतिष्ठाविधिमुत्तमम् । वास्तुयागं पुरा कृत्वा मुह्तें स्थापनं भवेत् ॥ १ ॥ कृत्वा नान्दीमुखं शक्त्या षडष्टौ द्वादशाथवा । भोजयेद् ब्राह्मणान् शांन्तान् वैष्णवांस्त्र विशेषतः ॥ दचाद्वस्त्राङ्गुलीयादि हिरण्यं च स्वशक्तितः । प्रासादस्य तु सर्वस्य मार्जनं कारयेत्ततः ॥ ३ ॥ तथाचाभ्यन्तरं दभैंः सशलाकैः प्रयत्नतः । पञ्चगव्येन गन्धैश्च प्रोक्ष्य मूलाभिमन्त्रितेः ॥ ४ ॥ होमार्थ वालुकाभिस्तु प्रासादस्य समन्ततः । कारयेच्चतुरश्राणि स्थण्डिलानि यथाक्रमम् ॥ ५ ॥ दिक्षु चाष्टामु कृत्वैवमष्टौ च कलशान् न्यसेत् । कुसुमोदकसम्पूर्णान् सपिधानान् सपल्लवान् ॥ ६ ॥ सप्तसप्तिवभागेन गर्भागारे विभाजिते । बह्मदेवमनुष्याणां पिशाचानां पदानि तु ॥ ७ ॥

१. 'शस्तान्' स्त. ग. पाठः.

मध्यादारभ्य यहोन क्रमाद् ज्ञेयानि सर्वतः। ब्राह्मः पञ्चद्शांशः स्याद् देवभागास्त्रयोदश 🖟 ८ त रकादश नवांशाश्च शिष्टयोः पृष्ठभागतः । गमनं त्रिविधं प्रोक्तं पृष्ठसौम्येशभेदतः ॥ ९ ॥ कल्पनीयं यथान्यायं द्रव्यसंस्थानयोगतः। स्थितासीनशयानानां स्थानानि परिकल्पयेत् ॥ १०॥ ब्रह्मांशे मध्यमं त्यक्त्वा द्वितीयं चापि पृष्ठतः। स्थितैकबेराबिम्बस्य तृतीये स्थानमिष्यते ॥ ११ ॥ त्रिभक्ते द्वारिंदस्तारीत्रेसप्तांशेषु मध्यमे। मध्यार्धेनोत्तरे सूत्रं गमनार्थे प्रकल्पयेत् ॥ १२ ॥ पश्चिमोत्तरसंयोगे कर्णसूत्रं प्रकल्प्य तु । बिम्बाङ्गुलियवेनैशे गमयेद् दियवेन वा ॥ १३॥ ब्रह्मभागं परित्यज्य स्थानाची स्थाप्यते यदि । तन्मण्डलाधिपो राजा स्थापकश्च विनवयति ॥ १४॥ किया च निष्फलैव स्यात् तस्माचलेन मापयेत् । किञ्चिन्मानुषमाश्रित्य कुर्यादासनकर्म च ॥ १५ ॥ देवमानुषभागाभ्यां कुर्याच रायनं बुधः। अर्चनापीठिका बाह्मे स्थापना दैविके यदा ॥ १६ ॥ मानुषेऽस्य परीवाराः पैशाचे त्वायुधानि च । कृत्वा पादशिलास्थानं वृत्तं वा चतुरश्रकम् ॥ १७ ॥ पादपीठस्य चाधस्तात् ततो ब्रह्मशिलां न्यसेत्। त्वमेव परमा शक्तिस्त्वमेवासनधारिका ॥ १८॥

१. 'हे', २. 'शं तुम ।' ख. ग. पाठः.

देवाज्ञया त्वया देवि! स्थातव्यमिह सर्वदा । इति विज्ञाप्य तां पूर्वं गन्धपुष्पैः प्रपूर्जिताम् ॥ १९॥ ध्यात्वोवी स्थापयेद्गर्ते मन्त्रेणानेन देशिकः। स्थितं चराचरं यस्यां रतानां निधिरव्ययः॥ २०॥ सा त्वं ब्रह्मशिलारूपा तिष्ठात्र धरणि! स्थिरा। एवं संस्थाप्य तां भूयो गन्धपुष्पैः प्रपूज्य च ॥ २१ ॥ रत्नन्यासं ततः कुर्याद् विधिदृष्टेन वर्त्मना । गर्त्ताश्च निम्नावरणाश्चत्वारो विहिताः क्रमात् ॥ २२ ॥ मध्यान्तमष्टदिक्वष्टौ न्यस्तव्यानि यथाक्रमम्। तेषु बीजानि रत्नानि धातुलोहायुधानि च ॥ २३॥ सर्वद्रव्याणि संयोज्य ब्रह्मस्थाने तु विन्यसेत्। ये गुणाः प्रथिता विष्णोरैश्वर्याष्टकसंज्ञया ॥ २४॥ तानि रत्नानि दिक्स्थााने न्यासकाले विचिन्तयेत्। वायुव्योमान्तरस्थानि येषां बीजानि ते गुणाः॥ २५॥ ईशित्वादिकमात् सम्यक् पूर्वायाशास्त्रिह समृताः। मध्ये तु प्रणवो ज्ञेयो गुणाष्टकयुतः पुमान् ॥ २६ ॥ शोधयेत् पञ्चगव्येन गर्त्तमष्टाक्षरेण तु । प्रोक्षयेद् गन्धतोयैश्च द्वादृशाक्षरिवद्यया॥ २७॥ होमकमें ततः कुयात् प्रासादात्तरपार्श्वतः। लौकिकं चामिमानीय शरावेऽभिनवे ततः॥ २८॥ वैष्णवीकरणं कुर्यात् संस्कृतं विह्नमानयेत्। अष्टाक्षरेण जुहुयादाज्याहुतिसहस्रकम् ॥ २९ ॥

१. 'जयेत् ॥ ध्या' ख. ग. पाठः.

ततः समित्सहस्रं च द्वादशाक्षरिवया। हुत्वाज्यं चाथ गायच्या रत्नानि समुपस्पृशेत् ॥ ३० ॥ आज्याहुतिसहस्रं वा गायत्ग्यैवात्र होमयेत्। अथवाष्टरातं मुख्यं मध्यमं चाधमं भवेत् ॥ ३१ ॥ तया संस्पृत्य रत्नानि गर्त्तेषु विनिवेशयेत् । न गर्त्तादिधिकं द्रव्यं न हीनं च प्रकल्पयेत्॥ ३२॥ कचिद्रव्यसमं गर्तं कारयेत् कुशलो गुरुः। अष्टाक्षरस्य वर्णेस्तु व्यस्तैरेव यथाक्रमम् ॥ ३३ ॥ यवादीन् दिक्षु विन्यस्य मध्ये सिन्दार्थकं न्यसेत्। ततो वज्रादिरत्नानि पद्मरागं च मध्यतः ॥ ३४ ॥ मनःशिलादिधातूंश पारतं तं तथा न्यसेत्। सुवर्णादीनि दिक्ष्वष्टौ मध्ये पद्मं हिरण्मयम् ॥ ३५॥ संस्पृशेद् विष्णुगायत्त्र्या ततो गर्चं सदक्षिणम् । बीजादीनामलाभेऽपि तत्स्थानेषु यथाऋमम्॥ ३६॥ शालिमुक्ताहरीतालसुवर्णानि न्यसेद् बुधः। पुण्याहं वाचयेत् पूर्व वैष्णवैः सह मन्त्रवित् ॥ ३७॥ रत्नन्यासं ततः कृत्वा पिण्डिकां तत्र विन्यसेत्। <mark>प्रणीय वैष्णवं वह्निमैशान्यां मूलविद्यया ॥ ३८ ॥</mark> जुहुयात् समिधो बाह्मीः सहस्रं शतमेव वा। अष्टोत्तरमथाज्येन गायत्ज्या विष्णुसंज्ञया ॥ ३९॥ मूर्तिशक्तिभिरङ्गेश्च घृतमेव यथाक्रमम्। हुत्वा च शक्तितो विद्यान् शान्तितोयं समाहरेत्॥ ४०॥

१. 'तुं च पा' ख. ग., 'तूनि पा' ङ. पाठः.

ततश्चामि समानीय वैष्णवैर्मन्त्रवित्तमैः। होतच्यमष्टदिक्ष्वेवं समिद्भिर्मूलविषया ॥ ४१ ॥ पलाशाखदिराश्वत्थप्रक्षन्यग्रोधजास्तथा । कारमर्यो रोहितारचै<mark>वे बिल्वोदुम्बरजाः क्रमात्॥ ४२॥</mark> द्रादशाङ्गुलमानास्ताः समिधस्तु प्रकीर्तिताः । कनिष्ठिकाप्रमाणाइच पृथगष्टसहस्निकाः॥ ४३ ॥ एवं कृत्वा दिशाहोमं शान्तिवारि समाहरेत्। वैष्णवे ताम्रपात्रे तु सर्वकुम्भोपसंभृतम् ॥ ४४ ॥ शतवारं तु मूलेन मन्त्रयित्वाथ देशिकः। अष्टाक्षरस्य वर्णेस्तु पूरियत्वा प्रदक्षिणम् ॥ ४५ ॥ प्रणवेन तु सम्पूँज्य गन्धपुष्पैर्यथाक्रमम्। करगुप्तं तदादाय सपिधानं सवस्रकम् ॥ ४६॥ ध्यात्वात्र परमं विष्णुं तेजोरूपमनामयम । कर्माचीयास्ततो मूर्धिन सिञ्चेदोमित्युदाहरन् ॥ ४७ ॥ सिक्तवा तु प्रतिमामूधिन सर्वतीर्थमयं जलम्। विसुज्य वाससी पूर्वे वस्त्राभ्यां छादयेत् पुनः ॥ ४८ ॥ गन्धपुष्पादिभिः सम्यग् यथाविभवमर्चयेत्। उत्तिष्ठेति समुत्थाप्य शङ्खदुन्दुभिनिःस्वनैः॥ ४९॥ प्रतिमामानयेद् विद्वान् प्रासादस्य प्रदक्षिणम् । अतो देवेति सूक्तेन मूर्तिपैः सहितो गुरुः ॥ ५०॥

१. 'वं', २. 'स्र' ख. ग. पाठः. ३. 'ह्' क. घ. ड. पाठः. ४. 'स्पृक्त्य ग' ख. ग. पाठः. ५. 'विवस्तरम्' क. ग. पाठः.

द्वारंदेशे च दत्त्वार्घ्य मुह्तें शोभने ततः। प्रवेशयेत् प्रयत्नेन प्रासादं देशिकोत्तमः ॥ ५१ ॥ प्रवेदयान्तर्यथा किञ्चिद्धश्रेधर्व न संस्पृशेत्। पीठं प्रदक्षिणीकृत्य ततः सर्वेण विन्यसेत् ॥ ५२ ॥ ध्यायेच्च परमं विष्णुं निष्कलं मन्त्रवित्तमः। सुलमे स्थापयेद् ध्यात्वा सर्वतत्त्वमयं सुधीः॥ ५३॥ लोकानुग्रहहेत्वर्थं स्थिरीभव सुखाय नः। सान्निध्यं हि सदा देव! प्रत्यहं परिवर्तय ॥ ५४ ॥ मा भूत् प्रजाविरोघोऽस्मिन् यजमानः समृद्धवताम् । सभूपालं तथा राष्ट्रं सर्वोपद्रववर्जितम् ॥ ५५ ॥ क्षेमेण वृद्धिमतुलां सुखमक्षयमरनुताम्। इत्युक्त्वाग्रे पठेच्चास्य विश्वतश्रक्षुरित्यृचम् ॥ ५६ ॥ सजीवकरणं ऋत्वा पञ्चोपनिषदा क्रमात्। शानित हुत्वा यथान्यायं देवं तमभिषचयेत् ॥ ५७ ॥ ध्यात्वा तु निष्कलं विष्णुं सकलं भावयेत्ततः । आकाशं तस्य मूर्तिः स्यात् पृथिवी तस्य पीठिका ॥५८॥ वित्रहं कल्पयेत् तस्य तेजसः परमाणुभिः । तेजोमयं ततो ध्यात्वा शङ्खचकगदाधरम् ॥ ५९॥ मन्त्रन्यासं ततः कुर्यात् सर्गस्थित्यन्तभेदतः । तेजोमयं ततो ध्यात्वा सकलं सकलेश्वरम् ॥ ६० ॥ निरुध्य प्रणवेनाथ विभक्तेन्द्रियविष्रहम् । सर्वशक्तिसमायुक्तं सर्वावयवसुन्दरम् ॥ ६१ ॥

१. 'तस्य' ख. ग. पाठः

पीताम्बरिकरीटादिपोञ्ज्वलं पोञ्ज्वलायुधम् । अर्चयेत् सकलीकृत्य साङ्गं सावरणं ततः ॥ ६२॥ दर्शयित्वाथ मुद्रां च प्रणमेद् दण्डवत् क्षितौ। ब्रह्मादिपरिवारांस्तु स्वनाम्नास्त्राणि विन्यसेत्॥ ६३॥ अर्चियत्वा स्वमुदाश्च दर्शयेत् पार्षदान् पृथक्। पूजियत्वा ततो देवं प्रणम्याञ्जलिमुद्रया ॥ ६४ ॥ जपेदष्टदातं मूलमनुज्ञाप्य तमीश्वरम्। निर्गम्याभिमुखो भूत्वा पुष्पते।यादिसंयुतम् ॥ ६५ ॥ द्वारि चण्डं प्रचण्डं च देवदावारिकावुमौ । नमोन्तेन स्वनाम्ना तु स्थापयित्वा बिंह हरेत् ॥ ६६ ॥ वैनतेयमनन्तं च गणेशं दक्षिणेश्वरम्। लोकपालांश्च संस्थाप्य विष्वक्सेनं च पूजयेत् ॥ ६७ ॥ लेप्येऽधिवास्य कर्माची प्रवेश्य सुरमन्दिरम् । इयं सा देव ते मूर्तिरोमित्युक्त्वात्र विन्यसेत्॥ ६८ ॥ जीवन्यासादि सर्वे तु कर्तव्यमिह पूर्ववत्। स्नानादीनि तु कर्माणि कर्माचीयां प्रयोजयेत् ॥ ६९॥ तत्त्वन्यासादि सर्वे तु मूलार्चायामिति स्थितिः। विष्णुपारिषदान् सर्वान् बलिपीठे प्रकल्प्य ते॥ 🍑 ॥ उपरपृश्य कृतन्यासः प्रविश्यान्तर्गृहं सुधीः । मूलमष्ट्रशतं जप्त्वा देवं तमभिवादयेत्॥ ७१॥ स्तोत्रेर्नानाविधेः स्तुत्वा महापुरुषपूर्वकैः । प्रणाममुद्रया पश्चाद्रष्टाङ्गं प्रणिपत्य च॥ ७२॥

१. 'च' ख. ग. पाठः

नृत्तं गीतं च वाद्यं च विविधं कौरयेत् ततः। तत्रानिवारितं यत्नाद्ञाद्यं चापि कारयेत्॥ ७३॥ आचार्य पूजयेत् पश्चाद् दक्षिणाभिः समृतिपम् । यागोपयोगि यद् द्रव्यं सर्वे चास्मै निवेदयेत् ॥ ७४ ॥ वैष्णवान् पूजयेत् पश्चाद् यथाविभवविस्तरम् । लाक्षा सर्जरमः शङ्खः सिकता कुरुविन्दकः॥ ७५॥ पुरं हिङ्गलकं बोळा फलक्वाथेन बन्धनम्। विमलाद्यष्टकं पेष्यं द्रवद्रव्यमनुत्रहाः॥ ७६॥ नवशक्तिमयो बन्धो लक्ष्मीमाधवयोर्भवेत । एवं कृत्वाष्टबन्धं तु घृताद्यैः पञ्चशक्तिभिः॥ ७७ ॥ कास्यहद्गुह्यपादेषु कुर्याद् दूर्वीभर्पणम्। ततः सम्पूज्य संहत्य दभैर्वस्त्रेश्च वेष्टयेत् ॥ ७८ ॥ तिथिहोमस्तु कर्तव्यस्तर्था तिश्यधिपस्य च। ऋक्षहोंमो बारहोमस्तद्देवत्यश्च मन्त्रिणा ॥ ७९ ॥ मुह्तदेवताहोमो ग्रहहोमस्तथापरः । सम्पातं योजयेत् तत्र कलशे तु पुनःपुनः ॥ ८० ॥ गुरुमूर्तिधरैः सार्धं सम्पूज्य कलशं ततः । गृहीत्वा स्नापयेद् देवं कृत्वा पुण्याहमङ्गलम् ॥८१॥ वादित्रशङ्खनादैश्च जयशब्दैश्च संयुतम्। वैष्णवैश्व तदा सूक्तैर्जयशब्दैश्व नाद्यंत्॥ ८२॥ गन्धपुष्पेश्च वस्त्रेश्च धृपदीपेश्च पूजयेत् । चतुर्विधं निवेद्यं च ततो देवाय कल्पयेत्॥ ८३॥

१. 'कल्पये' ख. ग. पाठः.

बलि च विकिरेद् यत्नाद् बाह्मणैः स्वस्ति वाचयेत्। एवं कृतेऽत्र तिथ्युक्षवारराशियहोद्भवाः॥ ८४॥ नइयन्ति सकला दोषास्तस्मात् कार्यं तु सर्वथा। यजमानं ततः पश्चाद् विष्णुकुम्भजलेन तु ॥ ८५॥ स्नापयित्वार्चनं कुयादाचार्यः स्वयमेव च । ततः स गुरुणा सार्घ पत्न्या पुत्रेस्तथानुजैः॥ ८६॥ सितवस्मधरो भक्त्या देवं तमभिवादयेत् । त्रिधा कृत्वात्मनो वित्तं भागं देवाय कल्पयेत् ॥ ८७ ॥ भागं भार्यासुतादीनां भागमाचार्यदक्षिणाम् । प्रीतिदानं च दातव्यं पूजोपकरणानि च ॥ ८८ ॥ यो ददाति तदा किञ्चित् सर्वे बहुफलं भवेत्। धूपदीपादि संस्थाप्य देवागारं तु घट्टयेत् । ८९॥ नोद्घाटयेत् ततः पश्चात् त्रीण्यहानि तु कश्चन । दक्षिणानाद्यहोमैस्तु पूजा तत्र विधीयते ॥ ९०॥ मन्त्रस्य प्रीणनं कुर्यात् स्थापिते पुरुषोत्तमे । घृतेन पयसा दथ्ना शुद्धतोयेन वा सकृत्॥ ९१॥ रनापयित्वा तु कमीची चन्दनाचैः समालमेत् । भूषणैर्गन्धपुष्पेश्च धूपदीपैश्च शक्तितः॥ ९२॥ निवेधैर्विविधैरचापि बाह्मणानां च पूजनैः। प्रीणयेत् प्रयतो भक्त्या तमाचार्य प्रसादयेत् ॥ ९३॥ द्याच दक्षिणां तत्र विष्णुमें प्रीयतामिति । प्रतिष्ठापञ्चकेऽप्येत्रं विधिः साधारणः स्मृतः ॥ ९४ ॥

१. 'कृत्वा आ' क्. पाठः.

मन्त्रसंयोगभेदस्तु पूर्वमेव मयोदितः।

ग्रामं परिभ्रमेद् रात्रौ दीपिकाशतसंयुतम्॥ ९५॥

केतुभिर्विविधाकारैर्वितानैर्विविधेरि ।

भेरीशङ्खनिनादैश्च जयशब्दैश्च संयुतम्॥ ९६॥

बिल च सर्वतो दद्यात् ततः शान्तिभीविष्यति॥ ९६३

इति विष्णुसंहितायां प्रतिष्ठापटलोऽष्टादशः॥

## अथैकोनविंदाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् प्रतिष्ठानन्तरिक्रयाम् ।

रूर्ववत् स्थण्डिलान्यष्टौ होमार्थं दिक्षु कल्पयेत् ॥ १ ॥

उल्लेखनादिकं कृत्वा पूर्वोक्तिविधिना क्रमात् ।

प्रणीय वैष्णवं विह्नं जुहुयुर्दिक्षु दीक्षिताः॥ २ ॥

इन्द्रकतुमिति प्राच्यामिन्नद्वां हुताशने ।
नाकेसुपर्णं याम्यायां नैक्तित्यां मोषुणःपरा ॥ ३ ॥

यंरक्षन्तीति वारुण्यां वायवायाहि पावने ।

सोमंराजानिमत्येवं सौम्ये शार्वे त्रियम्बकम् ॥ ४ ॥

पञ्च तारान् पुरोऽनूच्य प्रत्येकं पूर्वतः क्रमात् ।

अमीभिर्जुहुयुर्मन्त्रैः पक्वं विधिवद्दत्विजः ॥ ५ ॥

पलाशखदिराश्वत्यप्रक्षन्यप्रोधिविल्वजाः ।

औदुम्बराश्च काश्मर्यः सिमधोऽष्टशतं पृथक् ॥ ६ ॥

तावद्वियानलाजादीन् हुत्वा शेषं समापयेत् ।

समिदादि यथालामिनद्राद्यस्थित्र होमयेत् ॥ ७ ॥

समिदादि यथालामिनद्राद्यस्थित्र होमयेत् ॥ ७ ॥

१. 'वायवे' क. ख. ग. पाठः

इन्द्रादीन् होमयित्वैवं स्वमन्त्रैरष्टादिक्षु च। सम्पाताज्ययुतैस्तोयैर्घटस्थैर्मन्त्रसंस्कृतैः ॥ ८॥ संस्थाप्य पीठिकास्वेतान् गन्धासैः पूजयेत् क्रमात्। स्कन्दमैन्द्रां प्रतिष्ठाप्य षण्मुखायेति विचया ॥ ९॥ शास्तारमझौ भांबीजं भूताधिपतये नमः। ब्राह्मी माहेश्वरी चैव कौमारी वैष्णवी तथा॥ १०॥ वाराह्यैन्द्री च चामुण्डी याम्ये वै सप्त मातरः। वीरभद्रगणेशाभ्यां सह प्राकारपार्श्वतः ॥ ११॥ वीरभद्रः स्वराः सर्वे सप्तवगीस्तु मातरः। कूटो गणपतिश्चेति कमाज्ज्ञेया च मातृका ॥ १२॥ प्रणवेन स्वमन्त्रैवी नैर्ऋत्यां तु दिवाकरम्। घषोत्कायेति मन्त्रो वा हुतान्तस्तिद्धिौ भवेत् ॥१३॥ पश्चाद् ब्रह्मा स्वषट्केण तथान्यस्तत्सदित्यपि । ततो भूरिति बीजेन वराहो वायुगोचरे॥ १४॥ दुर्गा ह्रीङ्कारपूर्वेण सा नाम्नोत्तरतस्तथा। सश्रीधरहयास्या वा वागीश्वर्यादिमातरः ॥ १५॥ वागीश्वरी क्रिया कीर्त्तिर्रुक्मीः सृष्टिश्च पञ्चमी। विद्या कान्तिरिति ज्ञेयाः शङ्खचक्रगदाधराः॥१६॥ चतुर्थषष्ठौ बिन्द्दन्तौ द्वादशोऽथ त्रयोदशः। आद्यश्चैकादशो ज्ञेयो हितीयश्चैन्द्रगाः स्वराः॥१७॥ विष्वक्सेनोऽदितौ स्थाप्यः शङ्कचक्रगदाधरः। -तर्जयन् वामतर्जन्या नासाग्रासन्नया जगत्॥१८॥

१, 'बा' ख. ग. पाठः

गन्धपुष्पैः समभ्यर्च्य शिष्टद्रव्येस्तु याज्ञिकैः। देवोपयुक्तं पुष्पादि यत् प्रासादान्तरास्थितम्॥ १९॥ तत् सर्वमस्मै दत्त्वान्ते वस्नाम्यां परिवेष्टयेत् । <mark>ईशानं चेशदिग्भागे स्वमन्त्रैः स्थापयेत् ततः॥२०॥</mark> कुमुदाचार्श्वं पीठेषु पूर्वीदिध्वजदेवताः। प्राकारात्तु बहिः स्थाप्याः पूज्याश्च बलिभिः क्रमात् ॥२९॥ बलिपीठे बलश्चाग्रे सगणो भूतनायक। : स्थापयित्वार्चियत्वा च सर्वान् विज्ञापयेत् ततः। २२॥ यावदत्र जगन्नाथो बिम्बमाश्रिस तिष्ठति । तावदत्रैव रक्षार्थ यूयं तिष्ठत सर्वदा ॥ २३ ॥ <mark>अन्तर्भण्डलदण्डार्घदण्डे स्यादन्तहारका ।</mark> मध्यहारा हिदण्डा च चतुर्मर्यादभित्तिका॥ २४॥ सप्तदण्डायता कार्या मर्यादाभित्तिका ततः । <mark>मुखायामस्त्रिभागेन पादेनाधेंन वा पुैनः ॥ २५ ॥</mark> बलिपीठसमुत्सेघो गर्भागारप्रतेः समः। पूजापीठसमो वापि षडूनो वा प्रकीचितः ॥ २६ ॥ उत्सेषं दश्या कृत्वा सप्तांशस्तस्य विस्तरः । सप्तिं सतिघा कृत्वा सममेव तदु च्छ्रयम् ॥ २७ ॥ एकांशं पादुकं विद्यात् चतुर्भिर्जगतीं पुनः। त्रिभागं कुमुदं चैव तथैकांशेन पट्टिकाम् ॥ २८ ॥ दशांशं कण्ठमित्याहुरंशाभ्यां कम्बुनिद्रवौ । त्रिभिः कपोतमित्याहुरेकांशेनाग्रपट्टिकाम् ॥ २९ ॥

१. 'श्र भूतेशाः प्', २. ' मृतः', ३. 'कुर्यात्' ख. ग. पाठः.

द्यंशकं पद्ममन्ते स्यादेतत् पीठस्य लक्षणम् । उत्तमाधममध्यत्वं बिम्बयोगात् प्रकल्पयेत् ॥ ३०॥ उत्तमानां तु बिम्बानां वर्जिते मध्यमाधमे । वर्जिता पीठिकाश्चाष्टौ मध्यमाधमयोस्तथा ॥ ३१ ॥ पीठिकानां विपर्यासे कुलनाशो भवेद् यतः। स्वानां स्वानां विपर्यासो न कार्योऽतः सुखार्थिभिः॥ ३२॥ उत्सेधनिर्गमौ तुल्यौ पादुकस्य प्रकीर्त्तितौ । जगतीकुम्भयोः सन्धौ तावदन्तर्गतं भवेत् ॥ ३३॥ भागं कुम्भोत्तरे कृत्वा भागार्ध पहिकां ततः। भागमेकं त्रिभागैकं कुर्याद् वै कण्ठपादुकम् ॥ ३४॥ भागाधीन्तर्गतं कण्ठं पादमात्रौ तु मेखला । विस्तारादृष्टभागैकं पाद्विस्तार उच्यते ॥ ३५ ॥ चत्वारो हादशैवं वा कर्तव्याः कण्ठपाडुकाः। कण्ठाग्रपट्टिकां कुर्याद् यथावत् कुम्भपट्टिकाम् ॥ ३६॥ भागं बाह्यगतं चैव वलभ्यर्धे तु मङ्गुरम्। अन्तर्भङ्गुरबद् भागं सिछिछं सर्वतो भवेत् ॥ ३७ ॥ ऊर्ध्वं तु पट्टिका ज्ञेया पद्माकृतिरथान्तरे । तत्पीठं मध्यतः कृत्वा मण्डपं लक्षणान्वितं ॥ ३८ ॥ बीजाङ्करध्वजारोहबलिमङ्गलपूर्वकम् । उत्सवान्नाचपुण्याहस्थानशुद्ध्यादिसंयुतम् ॥ ३९ ॥ समन्तात् पीठविस्तारं लिखित्वा भद्रकाष्टकम्। कलकान् पूरियत्वाष्टी घृतैर्धान्येस्तु वाम्बुभिः ॥ ४० ॥

१, 'कं' क. पाठः.

सवेरत्नसमायुक्तं वस्रयुग्मैस्तु वेष्टयेत्। लोहजं मृण्मयं वान्यं पीठस्योपरि कल्पयेत्॥ ४१ ॥ भूतनाथस्य चारम्य भूतानां च प्रदक्षिणम्। गन्धादिनार्चियत्वा तु फलैः पुष्पेश्च सर्वतः ॥ ४२ ॥ भक्ष्यभोज्यादिसंयुक्तं कलशांश्चेव पूर्ववत्। वस्त्रैः संवेष्टयेत् सर्वान् नवैः केशादिवार्जितैः ॥ ४३ ॥ होमार्थे तु दिजा प्राह्या अधी चत्वार एव वा । स्वयं वैकं प्रकुवींत पूर्वोक्तविधिना गुरुः॥ ४४ ॥ वेदाध्ययनसंयुक्तं तथा जागरणं निशि । प्रासादाम्यन्तरे देवमाराध्य विधिपूर्वकम् ॥ ६५ ॥ बलिदानं यथाशक्ति सर्व कृत्वा तु पूर्ववत् । सर्वेषां मूर्तिपाना तु होमयेनमूलविद्यया ॥ ४६ ॥ यथा स्वनाममन्त्रेण समिदाज्यहवींषि च। लाजांश्र सर्षपांश्चैव तथा सक्तृन् यवांस्तिलान् ॥ ४७ ॥ द्धि क्षीरं तथा क्षौद्रं पुष्पाणि तु फलानि च। सर्वे साज्यं तु होतन्यं सर्वशान्तिकरं शुभम् ॥ ४८॥ अष्टोत्तरसहस्रं वा शतं वा होमयेत् पृथक्। दद्यात् पूर्णीहुतिं चात्र प्रतिद्रव्यं विधानतः ॥ ४९ ॥ शङ्खतूर्यीदिसंयुक्तं दिक्षु भूतबालें हरेन्।

ओन्नमः प्राच्येभ्यो भूतेभ्यो विश्वंभूतेभ्यः,

नमोऽस्तु विश्वरूपेभ्यो विरूपेभ्यश्च वो नमः॥ ५०॥ ओम्

नमोऽस्तु दक्षिणेभ्यश्च भूतेभ्यः शार्ङ्गधन्वनः । नमो हाहाभ्यो भूतेभ्यः सर्वभ्यो वो नमोनमः॥ ५१॥

१. 'श्ररूपेभ्यश्च वो' क. पाउः.

ओन्नमः पाश्चात्त्येभ्यो भूतेभ्यो भैरवेभ्यो विष्णुपाल-केभ्यो वियद्यहोदरवर्तिभ्यो हुं फट् ओ गच्छते ठठ । विष्णु-गणानामतो बल्सिमुपाहरामि भद्रं नो ददत प्रीणयत स्वाहा ।

ओन्नमो विष्णुभूतेभ्यँ उदीच्येभ्यः सकलजन्तुहित-करेभ्यो विश्वपालकेभ्यो वो नमः स्वाहाः।

सुरनातः स्वस्तिवाच्याथ ब्राह्मणानामनुज्ञ्या।
देवस्य महतीं पूजां कृत्वा भक्ता समोहितः॥ ५२॥
वैनतेयं च सम्पूज्य परिवारं च शक्तितः।
भूतनाथमथाराध्य मूर्तिपान् पूजयेत् कमात्॥ ५३॥
अपूपसक्तुभिर्धानाफल प्रध्यसमन्वितैः।
एतत्सर्वे कमात् कृत्वा ब्राह्मणानां च तर्पणम्॥ ५४॥
दक्षिणा चात्र दातव्या ब्राह्मणेभ्यः स्वशक्तितः।
गन्धपुष्परथाम्यच्यं बलिपीठं समाहितः॥ ५५॥
भूतनाथं प्रतिष्ठाप्य कुम्भतोयेन सेचयेत।
इतरान् सेचयेद् दिशु मूर्तिपानां यथाक्रमम्॥ ५६॥
आचार्यो यजमानश्च बलिपीठं प्रदक्षिणम्।
अभ्यच्यं गन्धपुष्पाद्येः प्रणमद् मृतनायकम्॥ ५७॥
पायसं कृसरं चय गुलान्नं घृतसंयुतम्।
दन्ना मधुफ्लिर्युक्तं पूजयेद् भूतनायकम्॥ ५८॥
दन्ना मधुफ्लिर्युक्तं पूजयेद् भूतनायकम्॥ ५८॥

१. 'द्रहनोदार' क, 'द्रहनोद' ख. ग. पाठः. २. 'हू' ग. पाठः. ३. 'त गच्छत ठ' ख. पाठः. ४. 'भ्यो हुं फट् । ओं नमो विष्णुभूतेभ्य उ' इ. पाठः. ५. 'मन्वितः ॥' क. पाठः. ६. 'गन्धतो' ख. ग. पाठः. ७. 'नित्रान्नं' ख. ग. घ. पाठः. ८. 'समायुक्तं' क. पाठः.

आचार्यों मूर्तिपालेभ्यो दक्षिणां दापयेत् ततः । पूर्ववत् रनपनं कुर्याद् देवदेवस्य शक्तितः ॥ ५९ ॥ स्नानशेषेरतु कुम्भस्थराचार्यो मूर्तिपैः सह । प्रोक्षयेत् परिवारांस्तान् गन्धौदिभिरथार्चयेत् ॥ ६० ॥

इंति विष्णुसंहितायाम् एकोनविंशः पटलः ॥

अथ विंदाः पटलः। अथ वक्ष्यामि संक्षेपादुत्सवस्यं विधि परम् । स्थापितोऽपि विना येन प्रसीदिति न केशवः ॥ १ ॥ अब्दमर्धं त्रिमासं वा मासं पक्षमसम्भवे । नवाहं वापि सप्ताहं पञ्चाहं नेष्यते परम्॥ २॥ माघे वा मार्गशीर्षे वा चैत्रे वैशाख एव वा । पौषे वा फाल्गुने कुर्यादुत्सवं बहुविस्तरम् ॥ ३ ॥ प्रत्यब्दं नियतं कुर्याच्छक्त्या सर्वार्थसाधनम् । पुण्याहेनोत्सवारम्भे ध्वजस्थापनमाचरेत् ॥ ४ ॥ सप्ताद्धिकचतुष्कादौ मङ्गलाङ्कररोपणम्। श्रवणान्तं तु संकल्प्य तीर्थस्नानावसानिकम् ॥ ५॥ कारयेदुत्सवं भक्त्या विष्णोर्विष्णुपरायणः । स्थापयेदुत्सवारम्भे ध्वजं गरुडलक्षणम् ॥ ६ ॥ दिक्षु चाष्टौ यथान्यायं पताकादीन् समुज्ज्वलान् । ध्वजोत्थाने कृते किञ्चित्र विवेरिभभूयते ॥७।। <mark>कल्रशेन समं कार्ये ध्वजस्यारोहणं तदा ।</mark> पूर्ववन्मण्डपं कृत्वा वेदिं च सुपरिश्रिताम् ॥ ८ ॥

१. 'र्य', २. 'न्धपुष्पेर' ख. ग. पाटः,

अग्नेश्च जननं कुम्भमूर्त्तिपानां च कल्पनम् । ध्वजदण्डः समः कार्यो हटो व्रणविवर्जितः॥ ९॥ कर्मान्तरानियुक्तश्च न शुष्कः पतितः स्वयम् । पुष्यादियोगे सङ्ग्राह्यः सुलग्ने शकुनैः शुभैः ॥ १०॥ ब्राह्मणैः स्वस्तिवाच्यादौ शुचिः स्नातः स्वलङ्कृतः । तथाविधेर्द्विजैर्युक्तो जयशब्दादिसंयुतः॥ ११॥ मध्वाज्याक्तकुठारेण पूर्वीत्तरमुखो गुरुः। छित्त्वा वंशमुपानीय कलशैः स्नापयेच्छुभैः॥ १२॥ मृत्कषायौषधीतीर्थैर्गन्धपुष्पेश्च पुजयेत्। पताका च शुभा कार्या सिता तदवलम्बिनी॥ १३॥ स्याद् देवागारशिखरत्रिभागसमैलिभ्बनी । द्भैरावेष्टिता घण्टाचामरादर्शसंयुता ॥ १४॥ सम्मुखं लेखयेत् तत्र विनताकुलनन्दनम् । आजानुनाभिकण्ठाग्रं सितपीतारुणासितम् ॥ १५ ॥ दुनिरीक्षं सुरैदैंत्यैर्ज्ञालान्वितविलोचनम्। अनन्ताद्यष्टनागेन्द्रघरं नीलाग्रनासिकम् ॥ १६॥ सहस्रादित्यसंकाशं मनसावाह्य विन्यसेत्। पुजयेद् गन्धपुष्पैश्च मन्त्रेणानेन मन्त्रवित्॥ १७॥ तारादिः पक्षिराजायहुतान्तोऽष्टाक्षरस्तु यः। सम्बुद्धिरूप एव स्यादावाहनविसर्गयोः ॥ १८॥ चन्द्नसम्बलि ध्यानैः शयनेऽभ्यर्च्य वासयेत्। होमं च विधिवत् कुर्याद् वर्गाद्यैः कादिशान्तगैः॥

१, 'ममार्जनी' इति मूलपाठः

हुतान्तैः प्रणवाधैश्च तिलान् बीहिसमन्वितान् ।
चतुर्भिरक्षरैर्दिक्षु चवर्गानन्तरैर्विना ॥ २० ॥
अष्टोत्तरसहस्रं तु वैनतेयपदान्वितैः ।
आज्याक्तं होमयेत् सर्वं निवेद्यं च चतुर्विधम् ॥ २१ ॥
बिलं च परितो द्याद् भ्तानां ध्वजवासिनाम् ।
अनेककोटिसंख्यानां भूतानां चापि पार्षदाम् ॥ २२ ॥
प्रभातेऽभ्यचियत्वैवं ब्राह्मणांश्चैव तर्पयेत् ।
ध्वजवाहनभ्तोऽसौ विष्णोर्विष्णुपराक्रमः ॥ २३ ॥
सुपर्णः प्रीयतां मद्यं विनताकुलनन्दनः ।
इत्युच्चार्य ततो गच्छेद् देवतायतनं प्रति ॥ २४ ॥
ध्वजमादाय तैः सार्ध देवमूर्त्तिधरैर्दिजैः ।
वेदतूर्यादिनिधींदैः सुलग्ने स्थापयेद् ध्वजम् ॥ २५ ॥
सुक्तागारुडहेमानि गर्चे विनयस्य रोहयेत् ।

ओन्नमोऽष्टकुलनागभूषणाय नागशोणितलिप्ताङ्गाय सप्तपातालवासिजनविक्षोभणकराय महाशैलसञ्चालनायारण-कनीयसे पुरुषोत्तमबाहनाय विनतानन्दकराय त्रैलोक्यवि-क्षोभणाय देवदानवगन्धर्वोरगमथनायामृतमथनाय मातुरथे नागमोहनाय हन हन विभान नाशय स्वाहा ।

अनेन स्मुतिमन्त्रेण स्तुत्वा तं विहगेश्यम् ॥ २६ ॥ सान्निध्यं कर्म्यत् तस्य पक्षिराजस्य सर्वदा । सन्नः प्रभृति तत्स्थानं नोपसर्पन्ति राक्षसाः ॥ २७ ॥ पिशाचा दन्दश्कार्श्वे तस्मात् कार्यो ध्वजोच्छ्यः । स्नपनं चात्र कर्तव्यं प्रासादस्य तैथैव च ॥ २८ ॥

<sup>₹. &#</sup>x27;बा' क . ख. पाठः २. 'ध्वजस्य च' ख. ग. घ. पाठः.

कलशं पूरयेच्छुभं फलैनीनाविधैः शुमैः। सर्वधान्यैस्तथा शुक्लैः कुसुमेश्च सुगान्धिमिः ॥ २९ ॥ तत्त्वानां तु यथा न्यासैस्तदुक्तं प्रथमं तव । यजमानोऽनुगैः सार्घे ध्वजमन्दिरयोः पुनः ॥ ३०॥ प्रदक्षिणं त्रिधा कृत्वा गच्छेदवसृथं तैतः। शुभं तीर्थं प्रविक्यात्र गङ्गामावाहयेत् पुँनः ॥ ३१ ॥ देवि ! विष्णुपदे ! शुद्धे ! सर्वपापव्यपोहिनि !। नन्दनीत्येव ते नाम नलिनी मालिनीति च॥ ३२॥ दक्षाप्रत्या च बिह्गी सर्वभूति येति च। शरणं त्वां प्रपन्नोऽस्मि पापान्मोचय मा चिरम्॥ ३३॥ ध्यात्वा जपन्निमं मन्त्रं वारि विक्षोभ्य पाणिना। मञ्जेद् येऽन्येऽत्र मञ्जनित सर्वे ते स्युरकलमषाः ॥ ३४॥ मूलाङ्गेरतपेयेत् तत्र मुनीन् देवान् ऋषीस्तथा । पर्षिदांश्च भवेत् तृप्तिस्तेषां द्वादशवार्षिकी ॥ ३५ ॥ दीक्षान्ते च प्रतिष्ठान्ते कुर्यादवभृथं तथा। सर्वतीर्थसमं पुण्यं भवत्येव न संशयः ॥ ३६ ॥ ध्वजानन्यांस्तथा स्थाप्य दिशापालाङ्कचिह्नितान्। स्वमन्त्रैः पूजयेद् दिक्षु सर्वेभ्यक्च बलिं हरेत् ॥ ३७ ॥ ग्रामवीथीवच सम्मुज्य प्रोक्ष्य गन्धोदकैस्ततः। समन्ताद् विकिरेत् पुष्पैः शोभनैश्च सुगन्धिभिः ॥ ३८॥

१. 'भिः । स्नपनं तेन कर्तव्यं प्रासादस्य ध्वजस्य च । तत्त्वा' ह. पाठः. २. 'सं तदु' क. ख. घ. पाठः. ३. 'पुनः' क. ख. पाठः. ४. 'ततः ।' ह. पाठः. ५. 'सर्वान्', ६. 'र्थमयं पु' ख. ग. पाठः.

ग्रामपर्यन्तदेशे च ग्रामान्तश्चत्वरेषु च। चैत्यारामेषु गोष्ठेषु देवतायतनेषु च ॥ ३९ ॥ तोरणैश्च पताकाभिर्मण्डलैश्चोपशोभयेत्। कदलीनालिकरेक्षुपूगपुष्पफलदुमैः॥ ४० ॥ दीपप्रासादयन्त्रैश्च कुर्याच्छोभां समन्ततः । सवनेषु बालिं दद्याद् गन्धपुष्पादिसंयुतम् ॥ ४१ ॥ पूजयित्वा यथान्यायमुत्सवेषु विशेषतः । संस्नाप्य शुद्धतोयेश्च पयोदध्याज्यगन्धकैः ॥ ४२ । गव्यैश्च नालिकेराङ्गिलिप्त्वा गन्धैः सुयोजितैः । हद्यैः सुधृपितैश्चित्रैः परिधाप्य नवांशुकैः ॥ ४३ ॥ पुष्पैर्मनोहरैः पुण्यैर्विविधैश्च विशेषतः । मालास्निः समन्ताच सन्धूप्यायःपुरादिभिः॥ ४४॥ सरत्नहेमभूषाभिभेक्त्या दीपैश्च पूजयेत्। स्वादुभिः सोपदंशैश्च प्रभृतराज्यसंयुतैः ॥ ४५॥ चतुर्विधैदेधिक्षीरगुलायैश्र निवेचकैः। गीतसङ्गीतवादित्रबहुलं भक्तहषणम् ॥ ४६॥ विविधानाचभूयिष्ठमुत्सवं कारयेत् ततः। कृत्वा नियबलि द्यात् तत्रोत्सवबलि पुनः ॥ ४७ ॥ विशेषेण च कर्तव्यं सर्वेमङ्गलसंयुतम्। स्त्रियो दिजाश्च हृष्टाश्च मक्तारच जयपाठकाः॥ ४८॥ देवस्य परितो गत्वा मुच्यन्तेऽखिलपातकैः। नृत्तगीतादिभिश्चात्र विशालं कुर्युरुत्सवम् ॥ ४९ ॥

१, 'योजितैः', २, 'वें' ख. ग, पाठः

शनैः प्रदक्षिणं गच्छेद् बिंठं दैद्याच देशिकः । यावन्त्युत्सवक्लुप्तानि दिनान्यवं समाचरेत्॥ ५०॥ गन्धपुष्पाक्षतैः स्रग्भिः फलैश्च विविधैः शुभैः । किरेयुः कौतुकं भक्ताः कालचक्रमथापि वा ॥ ५१॥ एवं त्रिधा परिभ्रम्य षडहानि यथाविधि । सप्तमेऽद्वि ततः कुर्यात् पुष्पयागं हरिप्रियम् ॥ ५२ ॥ पूर्वेद्यर्भुशयो भूत्वा नियतात्मा हविष्यभुक्। उपोष्य निशि देवस्य कुर्यात् कौतुकबन्धनम् ॥ ५३ ॥ कमीर्चा तु समाराध्य मण्डपे समलङ्कृते । प्ररोह्घटिकाभिस्तु शरावैदिग्विद्गगतः॥ ५४॥ वैष्णवैः कारयित्वा तु घृतारोपणमादितः। जयमङ्गलघोषेरतु प्रदर्शादर्शमङ्गलम् ॥ ५५ ॥ जितं त इति बधीयात् कौतुकं दक्षिणे करे। आचार्यस्यापि कर्तव्यं तदा कौतुकबन्धनम् ॥ ५६॥ चामरैस्तालवृन्तैश्च वीजयन्मङ्गलान्वितम् । शयने सन्निवेश्याचीमनिवीणप्रदीपकैः॥ ५७॥ रात्रिशेषं समासीत सन्धूप्यायःपुरादिभिः। प्रातः स्नात्वाचियत्वा च कृत्वा मङ्गलवाचनम् ॥ ५८॥ प्रामप्रदक्षिणं चात्र पिष्टचूर्णानि कारयेत्। उलूखले नवे शुद्धे दूर्वादिभिरलंकृते॥ ५९॥ वैष्णवीभिस्तु दासीभिद्धिजैर्वा सुशुभानि तु। लिप्त्वाउयेन तु तामर्ची मूलविम्बमथापि वा ॥ ६०॥

१. 'कुर्याच्च' ख. ग. पाठः.

हे<mark>मचूर्णादिभिः सम्यक् परिमृज्य समन्ततः।</mark> हरिद्रामुद्रसम्मिश्रैर्भक्तानां मूर्क्ति विन्यसेत्॥ ६१ ॥ गन्धचूर्णैश्च विमृजेत् प्रतिमां तहदेव तु । स्नापयेद् वेदिकामध्ये पूरितैस्तीर्थवारिभिः ॥ ६२ ॥ <mark>गन्धतोयैश्च दातव्यं भक्तानां म</mark>ृक्षि तज्जलम् । दत्त्वा सुवर्णचुर्णं च पूजयेद् विधिना पुनः॥ ६३॥ स्नात्वाचम्य पुनर्वेद्यां शोधितायां समन्ततः । चतुस्तोरणयुक्तायां विकिरेत् सर्षपाक्षतैः॥ ६४॥ कलशैरङ्करैदींपैर्दर्पणाचैश्च भूषयेत्। दामानि लम्बयेत् तत्र मुक्तादामानि चाभितः ॥ ६५ ॥ कुम्भेशवर्धनीभ्यां तु कृत्वादौ भूपरिप्रहम् । पूर्वेवत् सूत्रयित्वात्र कारयेत् पुष्पमण्डलम् ॥ ६६ ॥ पञ्चवर्णैः शुभैः पुष्पैरम्लानैश्च सुगन्धिभः । मन्दारपीतकोरण्डैः पद्मबिल्वदलैरपि ॥ ६७ ॥ जपादिवर्जितैः शुद्धैर्यथावर्णविभागतः । मध्ये सकर्णिकं पद्ममष्टपत्रं सुशोमनम् ॥ ६८ ॥ षड्भिर्द्धादशाभिर्वापि दलैयुक्तं प्रकल्पयेत्। पीतैस्तु कर्णिका कार्या रक्तवर्णेस्तु केसराः ॥ ६९ ॥ हरितैः सन्धयश्चात्र शुक्केरेव दलानि तु । भद्रकं वा लिखेत् तत्र चक्राब्जं वा यथारुचि ॥ ७०॥ बहिरावरणे चाष्टौ पद्मान्यष्टदलानि तु । मूर्तीनां चाथ देवीनां तथा पुष्पमयान्यथ ॥ ७१ ॥

१. 'त्र' क. पाठः. ्र. 'रष्टद' ख. ग. पाटः.

मुद्राणां लोकपालानां तथैवावरणद्वये । आदिपद्मार्धमानेन मूर्त्तिपद्मानि कल्पयेत्॥७२॥ तदर्धेन तु मुद्राणामिन्द्रादीनां प्रकल्पयेत्। तावता वैनतेयस्य विष्वक्सेनस्य चैव हि॥ ७३॥ पश्चिमं वाहयेद् द्वारं वीथीश्च परितो भवेत्(?)। पुष्पदन्तप्रदेशे स्यात् सञ्चारो मूर्त्तिधारिणाम्॥ ७४॥ एवं पुष्पमयान्येव कुर्यात् पद्मानि सर्वशैः। द्वारादिकं बहिः सर्वे यथाशोभं प्रकल्पयेत् ॥ ७५॥ योगपीठं तु सम्पूज्य सगात्रं सपरिच्छदम्। प्रतिमामादिपद्मस्य कर्णिकायां निवेशयेत्॥ ७६॥ पूजयेत पूर्ववद् देवं न्यासं कृत्वा यथाविधि। मृत्तिशक्तयस्रलोकेशाः पूज्याः पद्मेषु तेषु च॥ ७७॥ गन्धैः पुष्पैश्च धूपैश्च दीपैरन्नेश्च शोभनैः। पूजियत्वा यथान्यायमिकार्यं समारभेत्॥७८॥ चतस्रः पालिकाः पूर्वमग्नेः कृत्वा चतुर्दिशम् । चतुरश्च चरून् कृत्वा यथावित्तानुसारतः ॥७९॥ पूर्ववंत् संस्कृते वह्नौ चतुर्धैकं विभज्य वा। कृत्वोपस्तरणादीनि प्रथमं तु निवद्येत्॥ ८०॥ हितीयं जुहुयाद्मौ घृताक्तं प्राग्वदेव तु । तृतीयं परिवारेभ्यो दत्त्वान्ते खिलिमेव च॥ ८१॥ चतुर्थ प्राशयेत् साज्यं शेषं कृत्वा तु पूर्ववत्। हिरण्यं दक्षिणां दद्याद् बाह्मणांश्चेव भोजयेत्॥ ८२॥

१. 'तः' क. ख. पाठः.

नुत्तगीतादिाभेः स्तोत्रैवेदनदिश्च पुष्कलैः। पुजनैर्वेष्णवानां च प्रीणयेदिखलेश्वरम् ॥ ८३॥ द्वादश्यां श्रवणेऽप्येवं कुर्याद् यागं विचक्षणः। सप्तमे सप्तमे कुर्याद् विष्णुयागमतन्द्रितः ॥ ८४॥ संवत्सरं तथा केत्वा विष्णुलोके महीयते। अयने विषुवे चैत्र सोमसूर्यप्रहे तथा॥ ८५॥ संक्रमे विष्णुपञ्चम्यां कृत्वेष्टं प्राप्तुयात् फलम्। प्रथमे दिवसे रात्रौ कुर्याद् ग्रामप्रदक्षिणम् ॥८६॥ अहि प्रदक्षिणं कुर्याच्छेषेषु दिवसेषु च। बिलं च सर्वतो द्याद् भूतेभ्योऽन्तर्बहिस्तथा ॥ ८७ ॥ परिभ्रमणकाले च मण्डलेषु बलि हरेत्। कौतुकस्य पुरस्तात् तु गन्तन्यं बलिदायिभिः॥ ८८॥ गन्धपुष्पादिसंयुक्तं जलदानसमन्वितम्। बलिविक्षेपणं कुर्याद् बलिमुद्रां च दर्शयेत्॥ ८९॥ कुमुदादिध्वजेशानीं पञ्चाशद्रणनायकाः । भवन्ति शतशस्तेषां तथैव च सहस्रशः॥ ९०॥ तेषामयुतशस्तेषां लक्षशः कोटिशस्ततः। असंख्येयाश्चरन्त्येते प्रहाश्चाष्टविधा भुवि ॥ ९१ ॥ देवासुराश्च गन्धवी यक्षाः पितृगणास्तथा । नागा रक्षःपिशाचाश्च कुमुदादिगणाः क्रमात् ॥ ९२ ॥

१. 'वा', २. 'भू' क. ख. पाठः. ३. 'जे पञ्चपञ्चा' इ. पाठः. ४. 'मोः' ग, पाठः,

तत्र पञ्चाशदाख्या ये चतुर्शतमहागणाः । चत्वारिंशत्सहस्रं तु ये तेषां परिचौरकाः ॥ ९३ ॥ तेषां तु पूजया सर्वे शमं यान्ति न संशयः। विविधा विविधे स्थाने तिष्ठन्तो विविधायुधाः॥ ९४॥ विविधैभ्यरोगायैर्बाधन्तेऽतिक्रमे नरान् । वैष्णवीभिस्तु विद्याभिर्निवर्त्या नान्यथा कचित्॥ ९५॥ कुमुदादिगणेशानां बिंह दयात् तु निखशः। गणानां परिवाराणामुत्सवेषूत्सवेषु च ॥ ९६ ॥ चत्वारिंशत्सहसाणीं दत्त्वा पीठे समापयेत्। ओं नमः पार्षदेभ्यश्च दद्याच्छेषं जलाप्लुतम् ॥ ९७ ॥ भूमौ प्रतिदिशं चात्र दद्याच्छान्तिकरं सदा। तीर्थस्नानदिनात् पूर्वेदिने कृत्वा महोत्सवम् ॥ ९८ ॥ विभेशं देवताश्चान्यास्तत्र यत्नेन पूजयेत । तत्र सायं परिभ्रम्य दत्त्वा चैव महाबलिम् ॥ ९९ ॥ प्रविक्य देवमाचार्यः प्रार्थयेत् सुसमाहितः । तीर्थयात्रा त्वया देव! श्व कर्तव्या सुरेश्वर!॥ १००॥ तत्र प्रतिसरारम्मं त्वमनुज्ञातुमहिस । लब्धानु ज्ञस्तु निर्मम्य यजमानसमन्वितः ॥ १०१॥ ततः कौतुकबन्धादि कत्तेव्यं सर्वमाचरेत्॥ १०१३॥ इति विष्णुसंहितायामुत्सवपटको विंशः॥

१. 'वा' क ख. पाठः २. 'णां बलिपीठे क' पाठः ३. 'वैं' क. ख. ग. ङ. पाठः

अथैकविंशः पटलः ।

अथ वस्यामि संक्षेपाद् यात्रामस्य शुभाशुभाम्। तीर्थयात्रा शुभा ज्ञेया साशुभा या स्वमन्दिरे ॥ १ ॥ पूर्वेषुरुत्सवं कृत्वा निशि दद्यान्महाबलिम् । विष्णुपारिषदेभ्यश्च प्रमथेभ्यो नमोनंमः ॥ २ ॥ मातुभ्यस्तद्गणेभ्यश्च सर्वेभ्यो वै नमोनमः । इत्येवं सर्वतो दत्त्वा प्रविश्य प्रार्थ्य पूर्ववत् ॥ ३ ॥ पीठे सास्तरणे देवं पुण्याहस्वस्तिवा चनैः। कृतकौतुकमाराध्य ततः स्तोत्रादि कीर्तियेत्॥ ४॥ स्नातः स्वलङ्कृतः प्रातः कृत्वा यागं पुरोदितम्। षड्भिः कनिक्रदत्पूर्वेहेत्वा स्वस्त्यादिपञ्चकैः॥ ५॥ मूलेनाष्टरातं चैव समिदाज्यचरून् क्रमात् शकुनानि परीक्ष्याथ रनानयात्रां प्रयोजयेत्॥ ६॥ <mark>रथं वा कुञ्जरं वास्य यात्रावाहनमानयेत्</mark> । नानावादित्रकुरालान् बहूंश्च परिचारकान् ॥ ७ ॥ छत्रध्वजपताकाश्च भटान् दासांश्च भक्तकान् । बाह्मणांश्च समानीय मुहूर्ते शोभने गुरुः॥८॥ पुण्याहं वाचियत्वात्र प्राप्तानुज्ञो द्विजोत्तमैः। देवं प्रदक्षिणीकृत्य प्रणिपत्य पुरः स्थितः॥ ५॥ पीठे विन्यस्य कर्माची कार्य विज्ञापयेच्छनैः । कर्माची तर्थियात्रार्थ तवेयं काल्पिता हरे ! ॥ १० ॥

१. 'जयेत्' ग. पाठः. २. 'वैंः कृत्वा' ख. ग. पाठः. ३. 'मिः' क. ख. ड. पाठः ४. 'दि' क. पाठः.

तीर्थयात्रां कुरुष्वास्यां संक्रम्यानुप्रहाय नः। ततः संहत्य तीमचीमुत्पाचे विधिपूर्वकम् ॥ ११ ॥ तस्यामावाह्येद् देवं पञ्चोपनिषदैः क्रमात्। आवाहितमनुस्मृत्य दत्त्वार्ध्यं प्रतिपूज्य च ॥ १२॥ सद्शेन नवेनैव वस्त्रयुग्मेन वेष्टयेत्। सोष्णीषः सोत्तरीयश्च कृतन्यासः समाहितः॥ १३॥ दक्षिणेन तमादाय पाणिना वाग्यतः स्वयम् । शिष्यैः परिवृतो गच्छेन्मण्डपं समलंकृतम् ॥ १४॥ तत्र मङ्गलवादं तु सर्वमङ्गलसंयुतम्। कुर्यादत्र द्विजाः सर्वे वदेयुश्च तथास्त्वित ॥ १५॥ मण्डपद्वारमासाद्य दत्त्वाद्यं सह मूर्तिपैः। गेहं प्रदक्षिणीकृत्य ततो गच्छेद् बहिः पुनः॥ १६॥ उद्कुम्भं हविश्छत्रं याँगोपकरणानि च। प्ररोहघटिकाश्चान्ये धारयेयुर्दिजोत्तमाः ॥ १७॥ बहिनिर्गस्य घोषेण महता वाग्यतः स्वयम्। वाहनं गरुडं ध्यात्वा पूजियत्वाधिरुह्य तम् ॥ १८॥ गच्छेत् तु योजनादर्वाङ् नदी वान्यजलाशयम्। दिङ्मन्त्रेण बहिस्सालं कृत्वा पूर्व प्रदक्षिणम् ॥ १९ ॥ गच्छेयुर्वाग्यताः सर्वे सोत्तरीयाः स्वलंकृताः। पथि घोषं जना वाचैर्गीतनृत्तरवैस्तथा॥ २०॥ वाहनैर्विविधेश्वापि कुर्वीरन् देवतुष्टये। तोरणाभ्यन्तरे गत्वा मण्डपं तीर्थपार्श्वतः ॥ ५१॥

१. 'कर्माची' क. ख. पाठः. २. 'ट्य' ङ. पाठः. ३. 'यो' क. ख च. च. पाठः.

वेदिं परिश्रितां कृत्वा पीठे देवं निवेशयेत्। दीक्षितैः पाचयित्वात्र पायसं विजने कचित् ॥ २२॥ दत्त्वा पाद्यादि संवेण तमादाय नदीं ब्रजेत्। वारिणा तीर्थमावाद्य वैष्णवं तत्र पावनम् ॥ २३ ॥ तीर्थे त्रिधा निमज्ज्यास्मिन् मन्त्रेण परमेष्ठिना। निवेक्य पीठे दत्त्वार्ध्य पाद्यमाचमनं तथा ॥ २४ ॥ आपोहिष्ठादिभिः प्रोक्ष्य पञ्चभिश्च समाहितः । तमादाय पुनर्भजेत् तोये कृत्वाघमधणम् ॥ २५॥ तत्र स्नानं महापुण्यं सर्वपापहरं विदुः । पीठे निवेश्य वस्त्रे हे परिधाय नवे स्वयम्॥ २६॥ आचम्य तु कृतन्यासः पूजयेद् विधिना पुनः । आज्ययुक्तं निवेद्यं च दत्त्वास्मै विधिपूर्वकम्॥ २७॥ तीर्थेऽस्मिन् वैष्णवे पुण्ये स्नातोऽसि पुरुषोत्तम !। अतस्त्वमनुगृह्णाष्य सेत्रस्थानोपाश्रयेण नः ॥ २८॥ इति प्रार्थ्य तमादाय पूर्ववद् वाहनं नयेत्। तमारुह्य यथापूर्वे प्रासाद्मरानैनेयेत् ॥ २९॥ यात्राह्में येव गृहं प्राप्य बिम्बे संक्रामयेत ततः। दोषोऽन्यथा महानत्र कर्तृणां भवति ध्रुवम् ॥ ३० ॥ गत्वा गर्भगृहं पीठे निवेर्य सुसमाहितः। तोयेन मन्धपुष्पेश्च बुद्धचावाह्य समन्त्रकम् ॥ ३१ ॥ मूलिबम्बे यथान्यायं सर्वेण प्रतिरोपयेत्। यात्रादावन्ततञ्चैवमावाहनविधिः स्मृतः ॥ ३२ ॥

१. 'स्नापमोपा' क. पाठः. २. 'त्रा ह्यं गृः'. ३. 'ये सग न्यपुष्पे तु बु' क. पाठः.

सकलीकृतमाराध्य दत्त्वार्ध्य प्रणिपत्य च। निर्भच्छेद् द्वारमावृत्य बाह्मणांश्चात्र भोजयेत्॥ ३३॥ निशि दद्याद् बिंह चैवं शुभयात्रा मयोदिता। अशुभा वास्तुसिद्धयर्था कथ्यमानावधार्यताम् ॥ ३४ ॥ प्रासादे शिथिले जीणें मृद्धिम्बे चित्र एव वा। निष्कामयेन्नवे गेहे विधिनानेन देवताम् ॥ ३५ ॥ पर्जन्ये वा जयन्ते वा दिखंदिखोश्च सम्भवात्। प्राग्द्वारे परिचमद्वारे मृगदौवारिकस्थितम् ॥ ३६॥ प्रासादाभिमुखद्वारमल्पगेहं नवं शुभम्। एकभूमिकमग्रीवं मृद्धिः काष्ठैरथापि वा ॥ ३७॥ पीठं काष्ठमयं रम्यं सश्वभ्रं कारयेत् ततः। कुर्याह्रोहमयं बिम्बं दारवं वास्त्रमापदि ॥ ३८॥ कृते कालावधौ सम्यक् संकामणमिहेष्यते। मासादि द्वादशाब्दान्तं कालमत्र प्रचक्षते॥ ३९॥ नवं गेहं तु संशोध्य सर्वे कृत्वाथ पूर्ववत् । राक्षोघ्नमादितः कृत्वा सर्वकर्माण्यतश्चरेत् ॥ ४०॥ स्थापनोक्तविधानेन मण्डपं कारयेत् पुनः। ध्वजतोरणसंयुक्तं मण्डयेदङ्करादिभिः ॥ ४१ ॥ गुव्यैरस्त्रेण सम्प्रोध्य मध्ये स्वस्तिकमालिखेत्। ब्रीहिभिः स्थण्डिलं कृत्वा तस्मिन् वासोभिरास्तरेत् ॥ तण्डुलान् निक्षिपेत् तस्मिन् कम्बलादिभिरास्तरेत्। कुर्वैविस्त्रेश्च पुष्पेश्च गन्धादिभिरथाचेयेत् ॥ ४३ ॥

१. 'त्यु' €. पाठः.

जलेऽिघवास्य कर्माचाँ प्रक्षाल्य सलिलैः शुभैः। मृत्तोयैः पत्रतोयेश्च कषायैर्गव्यपञ्चकैः ॥ ४४ ॥ गन्धपुष्पैरलंकृत्य वस्त्रैराच्छाच शौययेत्। शङ्खभेर्यादिनादेन गन्धपुष्पादिसंयुतम् ॥ ४५ ॥ आ सप्तरात्रात् सन्ध्यासु देवताभ्यो बिछं हरेत् । श्रुण्वन्तु देवताः सर्वाः प्रासाद्मिममाश्रिताः ॥ ४६॥ यदुच्यमानमस्माभिरनुगृह्णन्तु तेन नः। पूर्वैः पूर्वे कृतिमदं देवालयमसारवत् ॥ ४७ ॥ प्राप्तं कालवशाद् भूयो वयं तत् कर्तुमुचताः। कालेनैतावता भूयः प्रासादेऽस्मिन् पुनर्नवे ॥ ४८ ॥ प्रापयामो वयं सत्यमित्युक्तवा घोषयेद् बुधः। मासादवीक् तु कालश्चेत तत्र संकोच इष्यते॥ ४९ ॥ प्रासाददेहसंस्थानि सर्वतत्त्वान्यनुक्रमात्। देवताश्च तथा हत्वा परिवारसमायुतम् ॥ ५० ॥ ध्यात्वा संहारमार्गेण यथावद् देशिकोत्तमः । तेजोरूपं तु तत् सर्वं मूलबिम्बे नियोजयेत्॥५१॥ तदूर्ध्वे च तथा कृत्वा संकामायितुमारभेत्। प्रविक्य गर्भगेहं तु मूर्तिपैः सहितो गुरुः ॥ ५२॥ पुण्याहं वाचायित्वार्थं बाह्मणैः स्वस्ति वाचयेत् । देवस्य महतीं पूजां कृत्वा भक्तया यथाविधि ॥ ५३॥ प्रणिपत्यं पुरः स्थित्वा कार्यं विज्ञापयेच्छनैः। भगवन्! वास्त्वभिनवं बिम्बं च तव शोभनम्॥ ५४॥

१. 'शोधये' ङ. पाठः, २. 'त्र' ख. ग. पाठः, ३. 'म्बं तव सुशो' क. ख. पाठः.

कारियण्यन्ति ते भक्तास्तदनुज्ञातुमहिसि। क्केशवासंस्त्वया देव! रोचनीयोऽल्पके गृहे ॥५५॥ यावन्नवं शुभं कृत्वा पुनः संस्थापयामहे। ततो लोहमयं कुम्भं शोधितं सूत्रवेष्टितम् ॥ ५६॥ देवस्य पुरतो न्यस्य सपित्रत्राक्षतादिकम्। ततो निर्गम्य तैः सार्ध बिम्बसंस्कारमारभेत् ॥ ५७ ॥ संहारसृष्टियोगेन ध्यात्वा तत्त्वान्यं नुक्रमात्। जननादिक्रमाद्भुत्वा तत्त्वान्यग्नौ यथाविधि ॥ ५८ ॥ निर्गेत्य पृच्छेदाचार्यः कर्तृन् कालायिं पुनः। कियन्तं कालमत्रेशः प्रवासवसतिं वसेत्॥ ५९॥ मासादूर्ध्वं द्वादशाब्दादर्वाक् कालावधिः स्मृतः। नार्वाङ् नोर्ध्वं क्लेशवासं वासुदेवोऽनुमन्यते ॥ ६० ॥ इति पृष्टास्तु ते ब्रूयुः कालाविधमसंशयम्। विश्राव्य कालानियमं देवता नीयते बहिः॥ ६१॥ विज्ञापयेत् ततो देवं प्रविश्य सुसमाहितः। कालं कर्तृभिरुद्दिष्टं ततः कुर्यादिमं विधिम् ॥ ६२ ॥ यात्राहोमादिसंयुक्तं मुहूर्ते शोभने गुरुः। हुत्वा वास्तोष्पतिं सद्यो देवं निष्कामयेद् बहिः॥ ६३॥ कलशं पूँजियत्वाग्रे पूरितं वैस्रवेष्टितम् । कुम्मे तस्मिन् विधानेन योगपीटं प्रकल्पयेत्॥ ६४॥ सहेमरत्गनधाम्भोजाम्यूनदमयाम्बुर्जम् । आवाह्य विधिना तस्मिन् देवदेवं सनातनम् ॥ ६५ ॥

१. 'निच क' ग. पाठः २. 'स्थापति' क. ख. पाठः.
 ३. 'सृत्रवे' क. ग. घः पाठः ४. 'ने' ङ. पाठः.

पञ्चोपनिषदैर्मन्त्रैर्मन्त्रमूर्तिसमन्वितम् । दत्त्वार्ध्य पूजयित्वात्र गन्धपष्पैः प्रणम्य च ॥ ६६ ॥ वस्त्रादिवेष्टितं बिम्बं प्रयत्नात् परिकल्प्य च । कलशं धारयन् मूर्झा निर्मन्छेद् वाग्यतो गुरुः॥ ६७॥ शङ्खदुन्दुभिनिघोंषैर्जयशब्दैश्च पुष्कलैः। गेहं प्रदक्षिणीकृत्य ब्रह्मघोषसमन्वितम् ॥ ६८॥ शनैः शनैवंजेद् यत्नाद् वस्त्रालङ्कारभूषितः। शाकुनस्वस्तिसूक्ताभ्यामतोदेवादिना तथा ॥ ६९॥ अन्तर्भण्डपमानीय स्थापयेच्छयने हरिम्। द्वादशाक्षरमन्त्रेण न्यासं मूलेन कल्पयत्॥ ७०॥ मूक्तन च स्तुति कृत्वा पौरुषेण विचक्षणः । विष्णुसूक्तेन मूलेन दिषट्केनाष्टकेन च ॥ ७१॥ नामभिः केशवाधैश्च दद्यात् पुष्पाणि मक्तितः। शालितण्डलसम्पूर्णाञ् जलपूर्णानथापि वा ॥ ७२ ॥ क्टान् प्रागादि विन्यस्य केशवादीन् प्रपूजयेत्। प्रणवेनैव तान् सर्वान् देवादाहत्य विनयसेत्॥ ७३॥ मूर्तिदेव्यो बहिः पूज्या मुद्रा दिक्पाश्च तद्वहिः। स्तुत्वानुज्ञाप्य तं देवं प्रथमां शान्तिमस्यसेत् ॥ ७४ ॥ दिवकुण्डेष्वसिमाघाय पूर्ववनमूर्तिधारकाः । आधिवासनिकान् होमानारभेरन् यथापुरम् ॥ ७५ ॥ हुत्या देवमनुज्ञाप्य कुर्याच्छान्ति च देशिकः। स्पृष्टा मन्त्रैस्ततो जप्त्वा क्षालयेद् गव्यपञ्चकैः॥ ७६ ॥

१. 'तः' ङ. पाठः

व्यस्तैश्रेव समस्तेश्च कषायामलकाम्बुभिः । हेममिश्रज्ञतः पश्चात् स्नापयेच्छुद्धवारिभिः॥ ७७॥ सूक्तैः स्तुत्वार्चयेद् देवं गन्धपुष्पादिभिः क्रमात् । कलशान् स्थापयेत् पश्चाद् द्वारदेशेषु सर्वतः ॥ ७८ ॥ द्रव्याणि पूजनार्थानि होमार्थानि च संमेरते । तूर्यवादित्रहस्तांश्च कल्पयेत् कुँशलान् बहुन् ॥ ७९ ॥ एतत् सर्वमुपानीय निमित्तान्युपलक्ष्य च । स्थानानि देवतानां च कल्पयित्वा यथाक्रमम् ॥ ८० ॥ दुःस्वप्नादिषु जातेषु प्रायश्चित्तानि कारयेत्। मूलेन जुहुवादाज्यं सहस्रं शतमेव वा ॥ ८१ ॥ पुण्याहजयघोषैश्च मुहूर्ते शोभने गुरुः। देवं प्रदक्षिणं कृत्वा लब्धानुज्ञः कृताञ्जलिः ॥ ८२ ॥ सम्पूज्य विधिना देवं पुण्याहजयमङ्गर्लैः। प्रणवेन तमुत्थांच्य शाकुनेन तु देशिकः ॥ ८३॥ स्वस्तिसूक्तेन चानीय प्रविशेत् सप्रदक्षिणम्। पविश्य तैः समादिष्टं कालं विज्ञाप्य विष्णवे ॥ ८४॥ स्थापयेत् प्रतिमां तत्र सन्त्रमेतसुदीरयेत् । भगवन्नल्पगेहें ऽरिमन् वासः क्लेशोऽपि ते हरे !॥ ८५॥ वस्तव्यो भगवंस्तावद् यावद् गेहं समाप्यते । कारकस्य परामृद्धिमनुजानन् महोदयाम्॥ ८६॥ मक्तानामनुकम्पार्थमिह त्वं स्थातुमहिसि । इत्युक्तवा किञ्चिदानम्य सिञ्चेत् तद्दारि मूर्घनि ॥ ८७ ॥

१. 'हि' कः पाठः. २. 'ह', <sub>\</sub>३. 'कलशान्' ङ. पाठः. ४. 'णीकृत्य ल' क. ख. ग. पाठः.

पञ्चोपनिषदान् मन्त्रान् ध्यात्वा सर्वेण देशिकः । सृष्टिन्यासं ततः कुर्यात् पौरुषं सूक्तमुचरेत् ॥ ८८ ॥ ततो मूर्त्या तुं संयोज्य पूजयेत् कल्पवर्त्मना । कल्पयेत् परिवारांश्च दिशीहोमान् प्रकल्पयेत्॥ ८९'॥ दक्षिणां च ततो द्याद्ञादं चात्र कौरयेत्। यक्रोक्तं तच वै कुर्यात् प्रतिष्ठाविधिना सुधीः॥ ९०॥ निष्कामादिप्रवेशान्तं कर्ता स्यान्नियतो वती। जींणें बिम्बेऽधिवास्यैवं विष्वक्सेनात्मना स्वयम्॥ ९१॥ विधिनोहाँस्य यानेन नीत्वागाघे जले क्षिपेत्। नवं ब्रिम्बं तु संस्थाप्य तत्रावाह्यार्चयेत् पुनः ॥ ९२ ॥ गृहे जीणें द्योवैंवं कृत्वा शीवतरं पुनः। नवीकृत्य यथान्यायं लेप्यार्ची गृहमेव वा ॥ ९३ ॥ संस्कृत्य सकलं कृत्वा पुरादिष्टेन वर्तमेना । आवाह्य पूर्ववद् विद्वान् पञ्चोपनिषदैईरिम् ॥ ९४ ।' अधिवास्याग्रतश्चैवं पुनर्मूले नियोजयेत्। बिम्बं यदि नवं तत्राप्यवीगावाहनात् कियाम् ॥ ९५ ॥ सर्वां पूर्वोक्तविधिना कृत्वास्थाप्याभिषेचयेत् । पूर्ववत् सकलीकृत्य पूजयेत् पुरुषोत्तमम् ॥ ९६ ॥ प्रतिष्ठाविधिना सर्वे ततः कुर्योद् विज्ञक्षणः। तिद्वम्बमिष संस्कृत्य कौतुकत्वेन कल्पयेत्॥ ९७॥ इति विष्णुसंहितायामेकविशः पटलः ॥

१. 'दि', २. 'शो' क ख. घ. पाठः. ३. 'कल्पयेत्' इ. पाठः. ४. 'त्पाद्य या' क. ख. ग. ङ. पाठः ५. 'ये चैवं' क. ख. पाठः. ६. 'वां यात्रापटल एकविंशः ।' ङ. पाठः.

अथ द्वाविंदाः पटलः। अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् बलिकर्म यथाक्रमम् । त्रिसन्ध्यमुचितं नित्यमुत्सवीदौ विशेषतः ॥ १॥ आराष्य विधिना देवं गन्धपुष्पादिभिः कमात्। संस्कृतं संस्कृते वहाँ देवायात्रं निवेदयेत् ॥ २ ॥ तच्छेषेणैव कमोर्चापीठं पात्रे प्रकल्पयेत्। विना मन्त्रेण लोकासौ बल्यर्थमपि पाचयेत्॥ ३ ॥ स्थाल्यां तु तण्डुलाञ् शुद्धान् निरुसीन् मूलविचया। प्रोक्ष्य त्रिधा परिक्षाल्य प्रज्वाल्याप्तिं च तेजसा ॥ ४ ॥ पचेद् व्यजनवातेन हविने स्कन्धते यथा। अभिघार्यावतार्याथ विन्यसेत् पात्रघँटितम् ॥ ५ ॥ पात्रेऽन्यरिमन्नुपरतीर्थ क्षिप्तं प्रत्यभिघार्य च साज्यं निवेदयेद् भागं देवायान्यं च होमयेत् ॥ ६॥ गोमयेनोपलिप्यैशे पात्रं दुर्भेषु सादयेत्। हैंमं वा राजतं ताम्रं रित्नमात्र तु मण्डलम् ॥ 🕫 ॥ अष्टाक्षरेण सम्प्रोक्ष्य सम्यक् प्रोत्तानितं जलैः। अभिषार्य होवेश्रोष हृदा तस्मिन् विनिक्षिपेत्॥ ८॥ पीठं प्रकल्पयेत तेन कमीर्चा यत्र नेष्यते। अन्यदा मस्णोकृत्य दध्याज्यक्वेदितं शुभम्॥ ९॥ शिवकं कारयेत् तेन चतुरङ्गुलविस्तरम । द्वादशाष्ट्राङ्गुलोत्सेघं षडङ्गुलमथापि वा ॥ १०॥ विन्यस्य काञ्चनं मूर्झि शक्तिमावाह्य पूजयेत्। परमेष्ठचात्मिका मध्ये पुरुषादिसमावृताम् ॥ ११॥

र. 'बेषु ।वे', २. 'त्य' क्ःख्न पाठः ३. 'द्धा', ४. 'घटि' इ. पाठः.

तस्मिन् संस्थापयदचीं सर्वेणावाद्य पञ्चभिः। मूळेनावाद्य वा हेन्त्रि वर्णमूर्तिवृतं हरिम् ॥ १२॥ गन्धपुष्पेस्तमस्यर्च्य ध्यात्वा सवनभेदितम् । तंत्पात्रं स्थापयेन्मूर्धि दीक्षितस्य द्विजन्मनः ॥ १३ ॥ उष्णीषादियुतो मौनी गृहीत्वा व्याहातिं जपेत्। देवस्य पुरतः स्थित्वा प्रणम्य तु बैहिर्वजेत् ॥ १४ ॥ शङ्खदुन्दुभिनिघींषैर्जयशब्दैश्च पुष्कलैः। अष्टमङ्गलसंयुक्तं वितानाद्यपशोभितम् ॥ १५॥ देवनागाप्सरोयक्षमुनिगन्धर्वकिन्नराः । सर्वे चातुगमिष्यन्तो ध्येयाः स्वगुणसंवृँताः ॥ १६॥ गन्धं पुष्पं जलं धूपं दीपं छत्रं च चामरम् । मङ्गलानि हविर्घण्टां गृह्णीयुस्तत्र दीक्षिताः ॥ १७ ॥ निर्गम्यं शमितेघेषिबीह्मणानामनुज्ञया । मङ्गलानि गुरुर्ब्याद् दिजाश्चान्ये तथास्तिवति ॥ १८ ॥ जगन्निर्माणसहारस्थित्यनुग्रहहेतवः । देवानामीश्वरा देवा मङ्गलं प्रदिशन्तु नः॥ १९॥ विष्णुर्बेह्या, च रुद्रश्च प्रचण्डश्चण्ड एव च। गरुत्मान् ऋषभश्रेते मङ्गलं प्रदिशन्तु नः ॥ २० ॥ इन्द्रश्रामिर्यमश्रीय निर्ऋतिर्वरणस्तथा । बायुर्वैश्रवणेशानौ मङ्गलं प्रदिशन्त नः ॥ २१ ॥

१. 'स्तमाराध्य ध्या' ख. ग. पाठः. २. 'तः' इ. पाठः. ३. 'पु-नर्द्र' ख. ग. पाठः. ४. 'युताः' क. ख. ग. पाठः. ५. 'त्य', ६. 'वै', ७. 'ना' ख. ग. पाठः.

वराहनरसिंहौ च रामश्रीधरवामनाः। हयास्यवासुदेवौ च मङ्गलं प्रदिशन्तु नः ॥ २२ ॥ पूरुश्च निर्ऋतिश्चेत्र सिंहो नारायणाच्युतौ । अनिरुद्धो हरिः कृष्णो मङ्गलं प्रदिशन्तु नः ॥ २३ ॥ कुमुदः कुमुदाक्षश्च पुण्डरीकोऽथ वामनः। शङ्कर्णः सर्वेनेत्रः सुमुखः सुप्रतिष्ठितः ॥ २४ ॥ देवदौवारिकाश्चेते मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। अष्टोत्तरसहस्रं तु विष्णुपारिषदाश्च ये ॥ २५ ॥ अनुपारिषदाश्चान्ये मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। भूलोंकभुवलोंकाद्याः सप्त लोकाः प्रकीर्तिताः ॥ २६ ॥ सागराश्च तथा सर्वे मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। तथा पाताललोकाश्च रुद्रलोकाः सुखोषिताः॥ २७॥ दिक्षु सर्वासु तिष्ठन्तो मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। वेदाश्चाप्युपवेदाश्च सेतिहासाः कथा अपि ॥ २८ ॥ षडङ्गानि च शास्त्राणि मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। गङ्गां च यमुना चैव तथा गोदा सरस्वती॥ २९॥ नर्मदा चैव कावेरी मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। सूर्याद्यो ग्रहाश्राथ मेषाद्या राशयस्तथा ॥ ३०॥ मासाश्चापि सविष्णवाद्या मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। सर्वे विदेशसात्रापि ये दिव्या ये च मानवाः॥ ३१ ॥ दिञ्यन्तरिक्षमूमिस्था मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। र्घरा ध्रुवश्च सोमश्च आपश्चेवानलोऽनिलः ॥ ३२॥ १., २. 'लो' ङ पाठः. ३. 'बाघराश्चीन' ल. ग., 'श्वेश्वरा' ङ. पाठः. 'धारो' क. ख. ग. घ. पाठः.

प्रत्यूषश्च प्रभातैश्च मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। यज्ञाश्च पञ्चयज्ञाश्च पाकयज्ञास्त्रथेव च ॥ ३३॥ सर्वयेज्ञमहायज्ञा मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। कुमार्यश्च कुमाराश्च गणेशाश्च विनायकाः॥ ३८॥ सपीक्ष किन्नराश्चीपि मङ्गलं प्रदिशन्तु नः । मृगव्यायश्र शर्वेश्र निर्ऋतिश्राज एकपात् ॥ ३५ ॥ अहिर्बुधिः पिनाकी च भवनोऽयेश्वरस्तथा । स्थाणुर्भवश्च पाँपारिर्भङ्गलं प्रदिशन्तु नः ॥ ३६ ॥ धातार्यमा च मित्रश्च वरुणोंऽशो भगस्तथा । इन्द्रो विवस्वान् पूषा चं पर्जन्यत्वष्ट्रविष्णवः ॥ ३७ ॥ एते वै द्वादशादित्या मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। यवकीतश्च कीतश्च अर्वा वसुविभावसू ॥ ३८ ॥ कक्षीवान् नारदः कण्वां मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। उन्मुचिः प्रमुचिश्वेव आत्रेयोऽगस्त्य एव च॥ ३९॥ दृढायुश्चध्मवाहश्च सङ्गलं प्रदिशन्तु नः । दृषद्गुह्यमहद्गुह्यपरिवाजास्तथैव च ॥ ४० ॥ एकद्वित्रिसमाख्याता मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। कश्यपोऽत्रिर्वसिष्ठश्च भारद्याजोऽङ्गिरास्तथा ॥ ४१ ॥ कौशिको सगवांश्रीते मङ्गलं प्रदिशन्तु नः। आवहो विवहरचैव उद्दहः सुवहस्तथा ॥४२ ॥ <mark>परीवहो विवहदर्चेते मङ्गलं प्रादिशन्तु नः।</mark> श्वेतकेतुश्च व्यासश्च वाल्मीकिः सुयशास्तथा 🖟 ४३ ॥

१. 'स' क. ख. पाठः. २. 'एते' क. ख. ग. ध. पाठः. ३. श्रीव म' ख. ग. पाठः. ४. 'चा' ङ. पाठः.

आवेरोयश्र राक्तिश्र तथा चैव पगरारः। सप्तैते दिव्यमुनयो मङ्गलं प्रदिशन्तु नः॥ ४४॥ एवं मङ्गलवादात् ताः सिद्धि यच्छन्ति देवताः। सर्वकर्म समारम्भे कर्तव्यं च समङ्गलम् ॥ ४५ ॥ मण्डपद्वारमासाद्य शङ्खतूर्यादिनिस्वनैः। द्धाःस्थादिभ्यो बलि दद्याद् गन्धपुष्पादिसंयुतम्॥ ४६॥ एभिर्मन्त्रैरुपस्थाय स्वमन्त्रैरभिपूज्य तान् । तत्र तत्र बार्ल द्याद् देवदृष्ट्यावलोकितम् ॥ ४७॥ नमस्ते द्वारपालाय चण्डायामिततेजसे । नरसिंहतनूजाय चक्रेणाङ्कितमौलये ॥ ४८॥ नमस्ते द्वारपालाय प्रचण्डायामितीजसे । नरसिंहतनूजाय राङ्क्षेनाङ्कितमौळये ॥ ४९॥ वाहनाय महाविष्णोस्ताक्ष्यायामिततेजसे। गरुडाय नमस्तेऽस्तु सर्वसर्पेन्द्रमृत्यवे ॥ ५० ॥ दैत्यदर्पविनाशाय सहस्राक्षाय धीमते । कुलिशव्यग्रहस्ताय नमस्तेऽस्तु शतकतो!॥५१॥ मुखं यः सर्वदेवानां येन हव्यं च नीयते । येन प्रवर्ततं सर्वं नमस्तस्मै हिवर्भुजे ॥ ५२ ॥ येन संह्रियते सर्वे येन धर्मश्च रक्ष्यते । यस्माद् बिमेति लोकोऽयं प्रेतनाथ! नमोऽस्तु ते॥ ५३॥ राक्षसा यातुधानाश्च पिशाचाश्चाश्रयन्ति यम्। तस्मै निर्ऋतिरूपाय रक्षसां पतये नमः॥ ५४॥

१. 'सु' क. पाठः.

येन संरक्ष्यते सर्वे यस्मिन् सर्वे प्रतिष्ठितम् । अमोघपाशहस्ताय तस्मैपांपतये नमः॥ ५५॥ पूर्यन्ते च हियन्ते च येन प्राणादयः क्रमात् । भूतानां पतये नित्यं नमस्तरमें मरुत्पते!॥ ५६॥ यत्प्रसादाज्जगत् कृत्स्नं धनेन परिपूर्वते । यक्षगुद्यकनाथाय धननाथ! नमोऽस्तु ते ॥ ५७ ॥ येन कालाग्निना लोको युगान्तेष्ववगृद्यते। तस्मै ते ब्रह्मणः पुत्र! विरूपाक्ष! नमोऽस्तु ते ॥ ५८॥ वीरभद्र! नमस्तेऽस्तु नमो विशेश्वराय च। बाह्मचादिस्यश्च सप्तस्यो मातृस्यो वै नमो नमः ॥ ५९ ॥ श्रीधराय नमस्तेऽस्तु नमस्तेऽश्वमुखाय च । वागीश्वर्याद्विमातृभ्यः सर्वाभ्यो वै नमो नमः ॥ ६० ॥ विष्वक्सेन! नमस्तेऽस्तु देवनिर्माल्यधारिणे। शङ्खचकगदापाणे! महापारिषदेश्वर!॥ ६१॥ ये समस्तं जगद् व्याप्य तिष्ठन्ति बलिकाङ्क्षिणः । विष्णुपारिषदाः सर्वे गृह्णन्तु बलिमुत्तमम् ॥ ६२ ॥ इत्याघोष्य बहिर्दिक्षु गणैरष्टविधैः सह । कुमुदादिबलिं दत्त्वा बलिपीठे बलिं हरेत ॥ ६३ ॥ ये भूता इति दिक्षुर्ध्व भूतनाथाय मध्यतः । मुष्टिना मुष्टिना सर्वान् श्रीणयेद् विष्णुपार्षदान् ॥ ६४ ॥ गृह्णन्तु बलिमेतं तु बाह्यस्था विह्गाननाः । ये कूरा येऽल्पसत्त्वाश्च भूतप्रेतनिशाचराः ॥ ६५ ॥

१. 'सर्वे ध' ख. ग. ड. पाठः.

वेतालाश्चेव मातङ्गा हीनाहीनाश्च ये गणाः। सर्वेषामेव तेषां च हरामि बलिमुत्तमम्॥ ६६॥ सर्वेभ्यश्चैव भूतेभ्यः सगणेभ्यो नत्रो नमः । त्रिः प्रदक्षिणमावृत्य बलिना तोषयेद् गणान् ॥ ६७ ॥ सवने सवने चैव नृत्तगीतादिसंयुतम्। गन्धपुष्पादि दस्त्वान्ते बलिशेषं जलाप्लुतम्॥ ६८॥ निर्हरेदों नमो विष्णुपार्षदेभ्य इति ब्रुवन्। आचम्य प्रयतो विष्णुं स्मरनेत्य समाहितः॥ ६९॥ सर्वेणारोप्य तामची पुनर्मूले नियोजयेत्। विष्वक्सेनाय तत् सर्वे समाल्यं दाप्येद्धविः॥ ७०॥ पिण्डे तु बलिपात्रे वा पतिते दृषितेऽपि वा। तर्त्रे प्रक्षाल्य तत् स्नात्वा कृत्वा न्यासं यथाकमम्॥ परिश्रिलाशु तां मूर्मि गोमयेनोपळेपयेत्। पायसं श्रपयित्वात्र घृतमिश्रं सुशोभनम् ॥ ७२ ॥ लिखित्वा स्वस्तिकं तत्र चूर्णैः शालिनिशामयैः। त्रीहिभिः स्थण्डिलं कृत्वा तस्मिन्नास्तीर्य चाम्बरम् ॥ नण्डुलैश कुरौः पुष्पैः प्रोक्ष्यास्त्रेण समाहितः । मूलेन विन्यसेत् पात्रं प्रणवेन स्पृशेत् ततः ॥ ७४॥ पुनश्चास्त्रेण सम्प्रोक्ष्य दक्षिणे शान्तिमर्चयेत्। उल्लेखनादिकं कृत्वा संस्कृत्यामि यथाविधि ॥ ७५ ॥

१. 'नागाश्च' च. पाठः. २. 'निर्माल्यं' ख. पाठः. ३. 'बिम्बे वा ब' क. ख. ग. पाठः. ४. 'तु' ख. ग. पाठः ५. 'तः' च. पाठः. ६. 'नानुले' क. पाठः.

हुत्वानं मूलन्त्रेण प्रणवेनाज्यमेव च । अष्टोत्तरशतं वापि सहस्रं वा यथाक्रमम् ॥ ७६ ॥ हविदशेषं ततः पश्चाद् बलिपात्रे तु निक्षिपेत्। तत् कृत्वा पूर्ववत् प्रोक्ष्य मूलेनावाहनं भवेत्॥ ७७॥ पाद्यमर्घ्यं ततो दत्त्वां गन्धपुष्पेरथाचियेत्। नमस्कृत्य ततः स्तुत्वा स्तोत्रैरेवं निवेदयेत् ॥ ७८ ॥ भगवन् ! बलिपातस्य प्रायश्चित्तविधिर्मया । कृतोऽयं त्वत्त्रसादेन सम्पूर्णः शान्तिदोऽस्तु नः॥ ७९॥ पुण्याहं वाचियत्वा च ब्राह्मणैः स्वस्ति वाचयेत्। नमस्कृत्य ततः स्तुत्वा सोत्तरीयः समाहितः ॥ ८० ॥ उद्भुत्य व्याहृतीर्जप्त्वा मूर्क्षि तारेण विन्यसेत्। शङ्खतूर्यादिसंयुक्तं शनैर्गत्वा प्रदक्षिणम् ॥ ८१॥ अन्तः प्रवेशयेत् पश्चादैशान्यां स्थापयेद् बुधः। उद्घारयात्रं बहिस्त्यक्त्वा विष्वकसेनाय कल्पयेत् ॥८२॥ पात्रं प्रक्षाल्य तोयेन विधिनाचम्य च स्वयम् । प्रासादे विन्यसेत् पात्रं ततः कुर्याच शान्तिकम्॥८३॥ राशिचकविधानेन केशवादीन् यथाक्रमम्। चकाब्जे पूजयेद् विद्वानिशकार्यसमन्वितम् ॥ ८४ ॥ बलिपातदिगीशं च तन्मासाधिपमेव च। तिथ्यृक्षवारराशीनां देवताश्चापि तर्पयेत्॥ ८५ ॥ इति विष्णुसंहितायां बिलदानविधिनाम द्वाविशः पटलः ॥

१. 'बह्मं ग' ख. ग. पाठः

अथ त्रयोविंदाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् विश्वाची सर्वभूतिदाम्। दिग्विभागसमायुक्तां सर्वलोकहिताय वै ॥ १ ॥ विधिवत् स्थापिते देवे यथान्यायं प्रपूजयेत् । कर्तव्या विश्वदेवाची वृद्धवर्थं सर्वदापि वा ॥ २ ॥ मध्ये साङ्गं यजेद् विष्णुं दिग्विदिक्षु ततः सुरान् । पूर्वादौ पुरुषं सत्यमच्युतं चानिरुद्धकम् ॥ ३ ॥ विश्वरूपं च वैकुण्ठं सर्वे भावनमव च। विद्याधिपतयश्चैते राङ्कचकगदाधराः ॥ ४॥ विष्णुरूपाः सदा पूज्याः सगणास्तु पृथक् पृथक् । शक्तयोऽष्टौ भृशादिस्थाः सुरूपाः सर्वकामदाः ॥ ५॥ प्रज्ञा बुद्धिः स्मृतिः कीर्त्तिः श्रुतिर्मेघा धृतिः क्षमा । शङ्खः सुदर्शनहलौ गदामुसलखङ्गकाः ॥ ६॥ धतुः स्रगुत्तमा चाष्टौ दिग्विदिक्षु च तद्वहिः। वज्रदण्डत्रिशूलानि पाशोऽस्त्राणि तथैव च ॥ ७॥ ततः राक्तिश्च रास्त्राणि वैष्णवास्त्रं भृशादिषु । अस्त्रावरणमेवं तु शूलं सपरशुं यजेत् ॥ ८॥ इन्द्रो यमश्र वरुणः सोमोऽमिर्निर्ऋतिस्तथा । वायुरीशान इत्यष्टौ लोकपालास्तुँ तद्वहिः॥ 🕏 ॥ आदित्या विश्वदेवाश्च मरुतो विद्यनायकाः। स्कन्दो रुद्राश्च वसवश्चाश्विनौ च भृशादिषु ॥ १०॥

१. 'सिद्धिदाम्', २. 'था', ३. 'बु', ४. 'श्च' ख. ग. पाठः.

बहिष्रहगणाः पूज्याः पितृयक्षगणास्तथा । गन्धर्वाः सर्वभूतानि चाम्बिका राक्षसास्तथा ॥ ११ ॥ विद्याधराश्च सिद्धाइच पूज्याः सर्वे स्वनामभिः। ततोऽप्सरोलोकमातृकूष्माण्डाश्च पिशाचकाः॥ १२॥ नागाश्च किन्नराः सर्पा व्याधयश्च भृशादिषु । नन्दनः कुमुदश्चाथ द्याःस्था दक्षिणवामयोः॥ १३॥ गृहगोपुरमध्येऽच्यों ध्वजोऽश्वस्तद्भृशान्तरे । रथो गृहेन्द्रमध्ये स्यात् पर्जन्येन्द्रे खगेश्वरः॥ १४ / पुंराङ्खमध्यगः पूज्यः सुवर्चाः कलशाधिपः । पुरप्रासादमध्येऽच्यों बलाख्यो मण्डपाधिपः॥ १५ ॥ भाण्डांगारेऽक्षयः पूज्यो जलस्थाने तथा नरः। सभास्थानेऽहुतो वृद्धिकरश्चाथ महानसे ॥ १६॥ उन्मादः पचनागारे तर्पणो भोजनालये । कुन्दरः कुसुमागारे निर्गमे विक्षरस्तथा ॥ १७ ॥ बलरचातिबलरचोभौ पीठेऽन्यौं बलिरक्षकौ । विकटरच विरूपाक्षः पूर्वगोपुरपालकौ ॥ १८॥ द्राःस्थौ दक्षिणवामस्थौ भीमरूपौ गदाधरौ । सनातनरच सनको दक्षिणहारपालकौ ॥ १९॥ पूजनीयौ प्रयत्नेन खड्गमुद्गरधारिणौ। दण्डपादाधरौ शान्तप्रमोदौ चैव पश्चिमे ॥ २०॥ उत्तरे सर्वदः सर्वदमनश्चापतूणिनौ । चरको बहिरीशाने विदारोऽमौ तु पृतनः ॥ २१ ॥

नैऋते वायुबाह्य तु राक्षसः पापचारकः। बलिपीठाधिपः प्राच्यां देवो नन्दिकरो यमे॥२२॥ पश्चाद् विभीषणः सौम्ये सुलभैस्थानपालकाः। येऽनुक्ता मातरोऽनन्तो विष्वक्सेनो ध्वजाधिपाः॥ २३॥ रेवन्तः क्षेत्रपालाइच ते पूज्यास्तत्र तत्र वै। स्थितासीने चतुष्षष्टिः सुप्ते तेऽशीतिरेकिनी ॥ २४॥ सामान्यं तु शतं त्रेधा प्राकारान्तर्विभाजनम्। अन्तश्चतुष्कं प्रासादं हिगुणं च प्रकल्पयेत् ॥ २५ ॥ दक्षिणे नन्दनं द्वाःस्थं चतुर्बोहुं गदाधरम्। तथैव कुमुदं कुर्याद् वामे पट्टसपाशिनम् ॥ २६॥ अङ्गुल्यधीधयुग् वामे कुर्यादालयमासने। राते पादप्रविष्टाः स्युः परिवारालयाः पृथक् ॥ २७ ॥ यथैव तुँ चतुष्वष्टौ संगमस्थाः सुराः पृथक् । तथा शतपदे प्रोक्ता गर्भादिपरिकल्पना ॥ २८ ॥ चतुर्थे सङ्गमेऽर्थमणो विवस्वन्मित्रभूभृताम्। पुरुषाद्यालयं कुर्यात् सावित्राद्याद्यसङ्गमे ॥ २९ ॥ विश्वादीनां कॅमादेवं स्थानानि परिकल्पयेत्। तृतीये सङ्गमेऽर्यम्णः पञ्चमे तु विवस्वतः ॥ ३० ॥ तृतीये तस्य मित्रस्य पञ्चमेऽस्य तृतीयके । भूभृतः पञ्चमे तस्य तृतीयेऽर्यमपञ्चमे ॥ ३१ ॥

१. 'म' च. पाठः. २. 'तु' ख. घ. पाठः. ३. 'च' क. पाठः. ४. 'षदानि स्युस्तद्वत् सङ्गेन्द्ररुद्रयोः । विभावनालयं चात्र कुर्याद् वत्साद्य-सङ्गमे' ॥ क. ख. ग. ङ. च. पाठः.

प्रज्ञादीनां कमादेवमालयाः परिकीर्तिताः । शङ्काद्योऽर्यमादीनां चतुर्णामाद्यसङ्गमे ॥ ३२ ॥ मुसलाद्यालयाश्चैवं सावित्राद्याद्यसङ्गमे । सङ्गेऽर्यमसवित्रादिद्वादशानां ह्रयोद्देयोः ॥ ३३ ॥ किञ्चित्सूत्रं विमुच्याथ वज्राद्यस्नाणि कल्पयेत्। वज्रदण्डादयोऽस्नैः स्वैः स्थाप्या भूतगणैः सह॥ ३४॥ भान्विन्द्रसङ्गमाद्यप्टस्थानेष्विन्द्रादिलोकपाः । सेङ्गे भृशखयोगेंहक्षतवैतथयोस्तया ॥ ३५ ॥ गन्धर्वभृङ्गयोश्चेव द्याःस्थसुत्रीवयास्तथा। श्वासशोषणयोर्नागमुख्ययोर्दित्यृकाख्ययोः॥ ३६॥ जयंपर्जन्ययोश्चान्ये सम्पूज्या देवतागणाः । बाह्येऽर्कयमवारीशसोमानां तु त्रहादयः ॥ ३७ ॥ अग्नेः पितृणां रोगेशोर्बहिः स्युश्चिष्डकादयः । खबाह्येऽप्सरसः पूष्णि पितृभद्रविनायकाः ॥ ३८॥ कूष्माण्डास्तु मृगे द्वारर्थे पिशाचाः शोषणेऽहयः । मुख्ये हुँ किन्नराः सर्पा व्याधयस्त्वर्गळे शिवे ॥ ३९॥ सत्ये रङ्गं जलस्थानं पर्जन्ये कारयेद् बुधः। चरकस्य विदारस्य पूतनस्य च रक्षसः ॥ ४० ॥ ईशामिपितृरोगाणां बाह्य कोणे समृता गृहाः । तद्वाह्यतस्तु मर्यादाभित्तिरु च्छ्रतगोपुरा ॥ ४१ ॥ बलिपीटं तु कर्तव्यं शास्त्रतो गोपुराद् बहिः। शकगोपुरमध्ये तुध्वजस्थाने विधीयते ॥ ४२ ॥

<sup>े. &#</sup>x27;मन्त्य स' क. पाठः. २. 'स्थाने च सत्यभृशयोः पूषावितथयो-स्तथा' क. ख. पाठः. ३. 'यतप' ख. पाठः. ४. 'स' ख. ग. प. पाठः.

तत्राश्वरथतार्ध्याणामालयाः परितः क्रमात् । र्शेङ्खगोपुरमध्यस्थः कर्तव्यः कलशाधिपः ॥ ४३ ॥ तथा पुरुप्रासादान्तः स्थितः स्यान्मण्डपाधिपः । भक्षाटसङ्गमे चैव भाण्डागारं प्रकल्पयेत् ॥ ४४ ॥ मोहेन्द्रे तु सभास्थानं सत्ये स्याद् भोजनालयः। पूष्णि पाको मृगे पुष्पं पुष्पदन्तेऽम्बुनिर्गमः॥ ४५॥ सत्ये वा स भवेत् कूपः कर्तव्योऽदितिगोचरे। असुरे तु बलिस्थानं गन्धो रोगे प्रकीर्तितः ॥ ४६ ॥ ईशोऽिः पितरो रोग इति देवास्तु कोणगाः। अर्गले क्षेत्रपालस्य भृङ्गे वै शास्तुरालयः ॥ ४७॥ एष पूर्वमुखस्योक्तो विधिर्विश्वार्चने हरेः। ध्वजादि विपरीतं स्यात् पश्चिमाभिमुखस्य तु ॥ ४८ ॥ असुरे स्यात् तदा रङ्गं सत्ये च बलिमण्डपः। महेन्द्रे जलमार्गः स्यादयं शतपदे विधिः॥ ४९॥ सङ्गमस्थास्तु चत्वार इतरे सङ्गमेश्वराः। एतावांस्तु चतुष्षष्टौ विशेषोऽत्र प्रकीर्तितः ॥ ५० ॥ कुमुदः करवीरश्च ह्वारपाली चतुर्भुजौ । पुरतः सङ्गमेऽर्यमणश्चतुर्थे गरुडालयः॥५१॥ सुभद्रस्य सुबाहोश्च विजयस्य बलस्य च। कुमुद्स्य मुनेश्चैव विष्वक्सेनस्य चालयाः ॥ ५२ ॥ आमेयादिषु कर्तव्या गणेशानां प्रकीर्तिताः। सर्वे चतुर्भुजाः कार्या गदाचक्रासिधारिणः ॥ ५३ ॥

१. 'कीर्तिताः।' क. स्त. पाठः. २. 'कामात् पुंशङ्खम' स्त. ग. पाठः. ३. 'पूरुषम' क. पाठः.

सुवर्णशङ्खनीलाभ्रकृष्णपिञ्जरगौरकाः । <mark>स्यामरच तेऽर्थमादिस्था लोकपालारच कीर्तिताः ॥ ५४॥</mark> प्राकारस्थास्तु कर्तव्याः क्षेत्रपर्यन्तदेवताः । भानोस्तु पुरतदचकं ततो गोपुरपीठके ॥ ५५ ॥ ततश्चतुर्षु कोणेषु रक्षसां स्थानमुच्यते। एकाशीतौ च परितः पदं त्रित्रिकसंख्यया ॥ ५६ ॥ गणेश्वरा दिगीशाश्च कर्तव्याः स्वपदस्थिताः। शेषं कुर्याद् यथोदिष्टं विष्णोसवरणक्रमम् ॥ ५७॥ बहिः प्राकारकोणस्थाः कर्तव्या रक्षसां गृहाः। गोपुरादि च कर्तव्यं बलिपीठान्वितं तथौ ॥ ५८॥ एवमेव विधानेन कृत्वा विष्णोरिहालयम् । सर्वकामानवामोति गच्छेद् विष्णुपदं पुनः॥ ५९॥ शङ्खचकगदाखड्गमुसलं हलमेव च। चापोऽङ्करां स्रगेतेषामालयाश्चात्र कीर्तिताः॥ ६०॥ पयोहेमखनीलासक्पद्माभ्रामितडित्प्रभाः । मूर्झि स्वाङ्कसमायुक्ताः कर्तव्या हरिहेतयः ॥ ६१ ॥ पूर्वास्त्वप्रतिचाल्याः स्युरितरादचास्थिराः शुभाः। अन्योन्याभिमुखाः कार्यास्तथान्ये दक्षिणोत्तराः ॥६२॥ स्थानेश्वरस्य देवस्य एत् पूर्वकृतमास्पदम् । तस्य प्रतिमुखे कार्यं नान्यास्पद्मशत्रुभिः॥ ६३॥ अज्ञानादिह यः कुर्यान्नव्येत् स्थानं श्रिया सह । अन्योन्याभिमुखे चोभे न कार्ये देवतारहे ॥ ६४॥

१. 'ताचि', २. 'थेष्टं हिवि' क. पाठः. ३. 'तः' घ. पाठः.

अन्योन्यपृष्ठसंस्थे च राजराष्ट्रादिनाशने। नातुपृष्ठं तथा कुर्यात् कृते चान्या निषच्यते ॥ ६५ ॥ व्यत्यस्तमेकसूत्रस्थं न कुर्यादेव सर्वथा। यतोमुखः प्रधानः स्याद् देवाश्चान्ये ततोमुखाः॥ ६६॥ कर्तञ्याः परिवारास्तु प्रधानाभिमुखाः सदा । एकसूत्रं तथाक्रम्य विपरीतं न कारयेत् ॥ ६७ ॥ अन्योन्यं दक्षिणाक्षिभ्यां प्रशस्तं दर्शनं द्वयोः। अञ्चारतं च विज्ञेयं तथा वामाक्षिद्शनम् ॥ ६८॥ परिवारविधौ चापि सूत्रमाऋम्य नाचरेत् । अङ्गुलं गोलकं वापि परिहृत्यैव कारयेत्॥ ६९॥ आसनं ग्राममध्ये तु पूर्वतोमुखमिष्यते। प्रामस्याभिमुखं त्वेवं स्थानं पूर्वे च पश्चिमे ॥ ७० ॥ शयनं दक्षिणस्यां तु कर्तव्यं पश्चिमामुखम् । उत्तरस्यां तु शयनं पूर्वतोमुखमेव च ॥ ७१ ॥ क्षेत्रभागवशादेव कर्तव्यं त्वन्यथामुखम् । देवाग्रे दक्षिणेनाथ सर्वतो वा जलाशयाः॥ ७२॥ न रुद्राभिमुखं कुर्याद् ग्रामं नगरमेव वा । नोच्चस्थानगतं चैव दुर्गादिस्थानमिष्यते ॥ ७३ ॥ यत्र नीचे स्थितो विष्णुरुचैरन्याश्च देवताः। विनद्येदचिरादेव तत् स्थानं राष्ट्रमेव वा ॥ ७४ ॥ अरण्ये पर्वते तीर्थे नदीतीरे च सङ्गमे। क्षेत्रे च श्रद्धया कुर्याद् युक्त्या भम्यादिसङ्ग्रहम्॥७५॥

देवभागस्थितं देवं स्वयं तद्भागसंस्थितः। अर्चयीत प्रयत्नेन पैशाचासुरवर्जितम् ॥ ७६ ॥ ब्रह्मस्थानगतं वापि देवदेवं समर्चेयेत् । देवभागस्थितस्त्वेव द्रव्यस्तद्भागसंस्थितैः॥ ७७॥ विदिक्सूत्रं परित्यज्य दक्षिणं पार्श्वमाश्रितः। अर्चयेत् तं प्रयत्नेन यस्तु सिद्धिमभीप्सिति ॥ ७८ ॥ जपं सम्पुटविन्यस्तं देवपार्श्वे निधापयेत् । अथवा जप्तमात्रं तु दचाद् भगवते सदा ॥ ७९ ॥ ब्रह्मसूत्रं परिहरेत् पूजनाजपकालयोः। अविन्नो भवति ह्येष जपार्चनविधिः सदा ॥ ८०॥ एवं क्रमेण यो विष्णुमर्चयेद् भक्तिसंयुतः। स भोगानीप्सितान् अक्त्वा विष्णींयीति सलोकताम्॥ एवमिष्टा यथान्यायं सर्वदेवगणान्वितम्। ततः स्वशक्तियोगेन विष्णोः स्नानं समाचरेत्॥ ८२॥ सर्वदेवार्चना होमः कर्तव्यश्च स्वनामभिः। सर्वेषां सीमदाज्याञ्चेहिवेषाज्येन वा पृथक् ॥ ८३॥ भूतेम्यश्च बार्ल दचाच्छक्तवा विप्रांश्च भोजयेत् ॥ ८३१॥

इति विष्णुसंहितायां विश्वार्चनं नाम त्रयोविंशः पटलः ॥

अथ चतुर्विज्ञाः पटलः । अथ वक्ष्यामि संक्षेपाञ्जीर्णोद्धारविधि परम् । स्थापनात् सर्वथा कार्यो यस्मिन् दशगुणो विधिः ॥ १ ॥

सर्वात्मनो होर्पिम्बे भगें जीर्णे चले स्थिते। भौमराष्ट्रादिनाशः स्यात् तस्मात् कार्या तदुद्धृतिः॥ २॥ देहं देही यथा जीणे त्यक्त्वा देहान्तरं बजेत्। त्यक्त्वा जीर्णे तथा बिम्बं देवोऽपि भजते नवम् ॥ ३॥ अर्ची त्यजति देवेशो जीणी जीणीमिव स्रजम्। मा विक्षन् यातुधाना इत्युद्धरेदविलम्बितम् ॥ ४ ॥ विप्रान् सद्यः समाहृय तन्त्रज्ञान् वेदपारगान् । शतं सहस्रमयुतमधिकं वा यथाबलम् ॥ ५ ॥ तानर्चितान् यथाशक्ति भक्त्या कृत्वा प्रदक्षिणम्। नमोब्रह्मण्यमन्त्रेण प्रणिपत्य समाहितः॥६॥ आशिषो वाचयेद् बह्वीराचार्यस्तु समूर्तिपः। जितं त इति नत्वा तान् पुनरुत्थाय वाग्यतः ॥ 🤊 ॥ देवं च मनसा ध्यात्वा बद्धाञ्जलिरिदं वदेत्। पूजाबिम्बमिदं विष्णोः स्थापितं पूर्वसूरिभिः॥ ८॥ अनेन दूषणेनाद्य दूषितं चेह वर्तते। दुष्टबिम्बस्य चोद्धारः कर्त्तव्य इति शासनम्॥ ९॥ आगमस्य वयं कर्तुं व्यवसायमुपास्महे । तत्रेदं यदि कर्तव्यमागमार्थतया भवेत् ॥ १०॥ भवन्तो नोऽनुजानन्तु भवेमाज्ञाकरा वयम्। क्रियतामिति निदशङ्कमनुज्ञातो दिजोत्तमैः॥ ११॥ निवेदयेत् पुनश्चेदं तेभ्यो लोकहितेप्सया। यथैव देवपूजायां विनियुक्तमनिन्दितम् ॥ १२॥

१. 'राजरा' क. ख. पाठः. २. 'स्मृ' घ. पाठः.

द्रव्यं पुष्पादिकं पश्चान्निर्माल्यमिति निन्दाते । एवं बिम्बमदुष्टं यत् पूजायां विनियुज्यते ॥ १३॥ तदेव दृषितं पश्चान्निर्माल्यमिति निन्चते । तस्माद् दुष्टमिदं बिम्बं अवद्भिर्भुक्तसंशयैः॥ १४॥ निर्माल्यबुद्धचा त्यक्तव्यमिति शास्त्रस्य शासनम्। तत आघोषयेयुस्ते बाह्मणा मुक्तसंशयाः ॥ १५॥ शान्तये यजमानस्य गुरोर्ऋत्विग्जनस्य च। राज्ञो जनपदस्यास्य ग्रामस्य नगरस्य च ॥ १६॥ ततो निष्काम्य देवेशमात्मसारकृत्य वा गुरुः। आवाह्य कलशे वाथ बिम्बोद्धारविधि चरेत्॥ १७॥ प्रासादस्यात्रतः कुर्याच्छान्तिहोमं यथाविधि । दूर्वास्त्रिमधुराक्ता वा समिधः क्षीरिणां तु वा ॥ १८ ॥ सावित्र्या तत्र होत्वयाः सांज्याश्राष्ट्रसहस्रशः । व्याहृत्युपनिषद्भिश्च शानित पश्चात् तु वाचयेत् ॥ १९ ॥ शान्तिरस्तु शिवं चास्तु पुष्टिरस्त्वस्तु मङ्गलम्। स्वस्ति चास्तु समृद्धचस्तु सर्वेषां सन्तु सम्पदः ॥ २० ॥ गोबाह्मणेभ्यः क्षत्रेभ्यो विट्छूद्रेभ्यस्तथैव च। लोकेम्यः सर्वभूतेम्यो राज्ञे जनपदाय च॥ २१॥ राष्ट्रायास्मै विशेषेण ग्रामाय नगराय च। असमै च यजमानाय सभृत्याय सबन्धवे ॥ २२ ॥ बिम्बोद्धारविधेरस्तु साकल्यमिति घोषयेत्। आचार्यं यजमानोऽत्र प्रणिपत्य प्रसाद्य च॥ २३॥

१. 'सर्वेश्वा' ▼. पाठः,

हेमरत्नादिदानेन महता परितोषयेत्। आत्मीयं च धनं सर्वमात्मानं च निवेदयेत् ॥ २४ ॥ हिरण्यं गां महीमश्वान् रत्नं वासश्च कुज्जरम् । भूषणानि स्त्रियो दासानासनं शयनं तथा ॥ २५ ॥ यच्चान्यद् दियतं शक्यं तत्तद् दद्यादिति स्थितिः। मृतिंपेभ्यश्च दातव्यं तत्पादमधिकं तु वा ॥ २६॥ देहन्यासं ततः कृत्वा प्रलयोदयसंयुतम्। आचार्यः सगणो बिम्बमलङ्कर्यात् प्रयत्नतः ॥ २७॥ ततस्ते कृतपुण्याहा बद्धोष्णीषाः समाहिताः। वाग्यताः कृतरक्षाश्च तिष्ठेयुर्वेद्धकौतुकाः ॥ २८ ॥ आचार्यो यजमानस्य हेमजं कङ्कणं करे । चक्रमन्त्रेण बध्नीयादलाभे पीतमालिकाम्॥ २९॥ जप्त्वा सिद्धार्थकान् द्यादाचार्यः स्थपतेरपि । ततस्तूर्यरवैर्दिक्षु वेदनादैश्व घोषयेत्॥ ३०॥ ऋषमं कुञ्जरं वाग्रे स्थापयेत् समलङ्कृतम्। बालरज्ज्वादिभिर्बद्घ्वा यन्त्रयोगं च कल्पयेत् ॥ ३१ ॥ उच्छुञ्चस्व तथा नासत्सूक्तमा ते पितस्तथा । अनन्तसूक्तं स्वादिष्ठं तथान्यानि शुभानि च ॥ ३२ ॥ यौधाजयं रौरवं च बृहत्साम रथन्तरम्। कयाशुभा ज्येष्ठसाम वैराजं यच शोभनम् ॥ ३३ ॥ यजुष्पवित्रं सकलं वरिष्ठं विष्णुदैवतम् । पौरुषं पावमानं च पञ्चोपनिषद्स्तथा ॥ ३४ ॥

१. 'दुचितं' क. ख. पाठः.

चकराङ्क्रीसिविद्याश्च रूपविद्याश्च मूर्तयः। गुणत्रयमहंकारो भूतादीन्यपराणि च ॥ ३५ ॥ आवर्तयद्भिक्रीत्विग्मराचार्यः सहितः स्वयम्। विसुज्य पाँठिकाबन्धं सौवर्णैर्छाङ्गलैः शुभैः ॥ ३६ ॥ अष्टाक्षरेण निर्माख्यं विष्वक्सेनोऽहमुद्धरे । इति कृत्वा स्थिरां बुद्धि भूभुवः सुवरोमिति ॥ ३७ ॥ गर्तादुत्थापयेद् बिम्बं यन्त्रयोगेन साधकः। वेदस्तोत्रजपैस्तूर्यैर्जयशब्दैश्च पुष्कलैः ॥ ३८॥ नृत्तर्गातादृहासैश्च ततो बिम्बं नयेद् बहिः। अहतैर्वसनैः श्रक्षणैः समन्तात् परिवेष्टय तु ॥ ३९ ॥ कृत्वोपचारं गायत्त्र्या प्रणवाचन्तरुद्धया। दक्षिणे स्थण्डिलं कृत्वा सैकतं चतुरश्रकम् ॥ ४० ॥ तिलान् विकीर्य दभीश्व प्रतिमां तत्र शाययेत्। क्षालयेत् तत्र तां तोयैर्गन्धपुष्पैश्च पूजयेत्॥ ४१॥ त्रिरप्रदक्षिणं कृत्वा सतिलैस्तण्डुलैः किरेत्। ततोऽन्यैर्वसनैः श्रक्ष्णैराच्छाद्यारोप्य वाहनम् ॥ ४२ ॥ छत्रध्वजपताकाभिश्वामरैश्वोपशोभितम् । महाजनरवैर्युक्तं नदीं सागरगीं नयेत् ॥ ४३॥ तत्रागाधे ततो ध्यात्वा विष्वक्सेनं चतुर्भुजम्। तन्मन्त्रेण नमोन्सेन विम्बमप्सु विनिक्षिपेत्॥ ४४॥ पीठं ब्रह्मशिलां चौपि निर्माल्यमिति चिन्तयेत्। तत्र सात्वा ततो गत्वा प्रासादं सर्व एव ते ॥ ४५ ॥

१. 'रवैस्तू' क. पाठः. २. 'मा' ख. ग. घ. पाठः. ३. 'बा'

शोधयित्वा बहून् विप्रान् भोजयित्वा यथाबलम्। गों निवास्य चतूरात्रं त्रिरात्रं वापि यत्नतः ॥ ४६॥ प्रभूतैयवसं तोयं ताभ्यो दद्या स रात्रिषु । त्रिदिनं कारियत्वैवमन्नाद्यं स्वस्तिवाचनम् ॥ ४७ ॥ राक्षोझं वास्तुहोमं च वेदस्तोत्रादिकीर्तनम्। आदौ कृत्वात्र पुण्याहं ततो मन्त्रैः प्रथग्विधैः ॥ ४८ ॥ प्राक्षयेद् बहिरन्तश्च तोयैर्गव्यस्तैथाक्षतैः। होमयेत् पञ्चदुर्गाभिर्मूलोपनिषदादिभिः॥ ४९॥ मन्त्रेरि च राक्षोक्षेवेदस्तूर्येश्व नादयेत । जलेऽधिवासितं बिम्बमाहत्य सह मूर्तिपैः ॥ ५० ॥ कृत्वा शुद्धि यथान्यायं मण्डपे शाययेद गुरुः। मूर्तिपा जुहुयुर्दिक्षु जपेयुश्चेव मन्त्रिणः ॥ ५१ ॥ वैदिकांस्तान्त्रिकान मन्त्रान् नामानि च सहस्रशः। ओंकारमग्रतः कृत्वा पठेद् वैष्णवमन्त्रकान् ॥ ५२ ॥ प्रणवेन च संस्पृदय हृदि सञ्चिन्त्य माधवम्। हृदयं देवदेवस्य विष्णोर्विक्रमणेन च ॥ ५३॥ इति मन्त्रेण संस्पृश्य मुखं चक्षुश्र नासिकाम्। हिरण्यगर्भमन्त्रेण सर्वाङ्गं संस्पृशेत पुनः ॥ ५४॥ पौरुषेण च सूक्तेन तमादायाधिवासितम् । रत्नन्यासादिसंयुक्तं पूर्ववत् त्रिः प्रदक्षिणम् ॥ ५५ ॥

१. 'गा', २ 'तं', ३. 'र' च. पाठः. ४. 'तं स्प्टण्ट्वा इ' क. च. पाठः. ५. 'नः ॥ एवं पुरुषस्', ६. 'दि कर्तव्यं पू' च. पाठः.

गत्वा वेदजयस्तोत्रनृत्तगीतपुरस्सरम् । ध्रुवा चौरिति संस्थाप्य वषट् तं इति कीतेयेत्॥ ५६ ॥ प्रणवेन तुः संयुक्तं परमेष्ठ्यादिविद्यया । एकैकं विन्यसेद् ध्यात्वा पञ्चोपनिषदात्मकम् ॥ ५७ ॥ कमान्मूर्धास्यहन्नाभिपादेष्वोमिति सर्वतः । नारायणेन सूक्तेन पौरुषेण च सर्वतः॥ ५८॥ विश्वतश्रक्षुरित्येनं सकलं भावयेत ततः कैलशस्थं नवे बिम्बे सङ्गाम्यैवं समाचरेत ॥ ५९ ॥ रतिष्ठाविधिनां सर्वेमुत्सवान्तं प्रयोजयेत्। सावित्र्या पञ्चभिश्चात्र शान्तिहोमं प्रकल्पयेत् ॥ ६० ॥ बाहुच्छेदे परित्यागः प्रतिमायाः करे तथा । यस्मिनवयवे भन्ने वैरूप्यं तत्र तां त्यजेत्॥ ६१ ॥ यचेककरशास्त्रा तु भमा है वात्र न त्यजेत्। अतःपरं परित्यागॅस्त्रिच्छेदे कैश्चिदिष्यते ॥ ६२ ॥ पादशाखापरिच्छेदेऽप्येवमन्यत्र कल्पयेत्। स्फुटिते च परित्यागों भिन्ने च परिकर्तितः ॥ ६३ ॥ सौवणीं साङ्गुलिः कार्या या भन्ना हे च ते तथा। लोहादौ चेच्छिलाबिम्बे ताम्रेण रजतेन वा ॥ ६४ ॥ हेतिच्छेदे तु सर्वत्र सौवर्ण तत् प्रकल्पयेत्। मकुटे कुण्डले चैव वस्त्रादिषु च शस्यते ॥ ६५॥

१. 'क' ङ.च. पाठः. २. 'वं', ३. 'सक्रुल्यं' च. पाठः ४. 'ज्य' च, 'ज्यं त्रिच्छे', ५. 'त्यागेऽप्ये' ख. ग. पाठः. ६. 'ये च. पाठः.

अतिमायाः परित्यागे चोराहृतिवदिष्यते । स्थापनं पूजनं चात्र न ग्राह्यं पीठमक्षतम् ॥ ६६॥ अनुयागे नवान्येव द्रव्याणि शुभदानि तु । पिण्डिकापिञ्छलादीनि इयोः पीठं तु गर्हाते ॥ ६७॥ गहने निखनेच्छैलं दाखं विद्वा दहेत्। दद्याद् रतनं च लोहं च कुर्याद् विद्राव्य वा पुनः ॥ ६८॥ पार्थिवं निक्षिपेदप्सु सर्व पार्थिवमेव वा। भग्ने बिम्बेऽपि देवस्य प्रासादो यत्र लक्ष्यते ॥ ६९ ॥ तन्नापि कारयेद् बिम्बं सौवर्णमपरं पुनः। लोहजं रत्नजं वाग्रे स्थापितं विधिनाचयेत्॥ ७०॥ तद्प्यमन्त्रकं पूज्यमिति चाहुर्मनीषिणः। पौराणिकेषु बिम्बेषु देवादिस्थापितेष्वपि॥ ७१॥ न्यायोऽयमेर्वं विज्ञेयः स्वयं वा यत्र जायते। संशिय बहुभिः सार्ध वैष्णवैर्वेदपारगैः ॥ ७२ ॥ देवस्य महतीं पूजां कृत्वा मक्तिपुरस्तरम्। वेदतूर्यादिनिधींषैद्यादश्यां अवणेऽपि वा ॥ ७३॥ उपोष्य दर्भक्षय्यायां स्वपेयुर्देवसनिधौ। आन्वक्ष्व देव! देवेश! प्रपन्नोऽस्मि तवान्तिकम् ॥७४ स्त्रप्ते सर्वाणि कार्याणि हृदयस्थानि यानि नः। इति विज्ञाप्य सुप्तानां स्वप्नोऽत्रानुगुणो भवेत् ॥ ७५ ॥ दिसिर्वापि तथा कृत्वा कृतं निश्चिनुयाद् बुधः। प्रासादं तु नवं कुर्याद् वृत्तं वा चतुरश्रकम् ॥ ७६ ॥

१. 'क्षिपेच्छै' के. ख. ग. पाठः. २. 'व', ३. 'न' च. पाठः.

v. 'बं' क. पाठः.

पूर्ववचतुरश्रे वा वृत्तं वृत्ते तु नान्यथा।
भूमिहानिने कर्तव्या नाङ्गहानिश्च तत्र वे॥ ७७॥
देवतारहितं स्थानमाश्रयन्त्येव नारकाः।
तस्मात् तत्परिहारार्थं रक्षां कुर्याद् विशेषतः॥ ७८॥
गोवासं पुरधूपं च दीपमित्रं च संस्कृतम्।
पञ्चमव्यं द्विजान् दर्भान् सर्षपांश्च न हापयेत्॥ ७९॥
राक्षोमं च जपेत सूत्तं नारसिंहं सुदर्शनम्।
स्तोत्राणि च प्रदोषेषु कुर्याच स्वस्तिवाचनम्॥ ८०॥

Š

स्वस्तयेऽस्त सदा विष्णुः स्वस्तयेऽस्त चतुर्मुखः ।
स्वस्तयेऽस्तु सदा हृद्दः स्वस्तयेऽस्तु यमः सदा।
स्वस्तयेऽस्तु सदा वृद्धः स्वस्तयेऽस्तु यमः सदा।
स्वस्तयेऽस्तु सदा वृद्धः स्वस्तयेऽस्तु यमः सदा।
स्वस्तयेऽस्तु सदा वृद्धः स्वस्तयेऽस्तु धनेश्वरः ।
स्वस्तयेऽस्तु सदेशानः स्वस्तयेऽस्तु मरुद्रणः ॥ ८३ ॥
स्वस्तये सन्तु वसवो रुद्धाश्च स्वस्तये सदा ।
आदित्याः स्वस्तये सन्तु मुनयः स्वस्तये सदा ॥ ८४ ॥
गन्धर्वाः स्वस्तये सन्तु स्वस्तये सन्तु किन्नराः ।
स्वस्तये सन्तु नागाश्च स्वस्तये सन्तु किन्नराः ।
स्वस्तये सन्तु विद्यशाः स्वस्तयेऽप्सरसः सदा ॥ ८५ ॥
स्वस्तये सन्तु विद्यशाः स्वस्तयेऽप्सरसः सदा ॥
नैद्यश्च स्वस्तये सन्तु विद्यशाः स्वस्तयेऽप्सरसः सदा ॥
नैद्यश्च स्वस्तये सन्तु विद्यशाः स्वस्तयेऽप्सरसः सदा ॥

१. 'स्वस्तये सन्तु नद्यश्च स' च पाठ

सागराः स्वस्तये सन्तु शैलाश्च स्वस्तये सदा ।
स्वस्तये मातरः सन्तु पितरः स्वस्तये सदा ॥ ८७ ॥
देवपारिषदाः सर्वे स्वस्तये सन्तु नः सदा ।
स्वित्त भागवतानां तुं स्वस्ति चास्त्वय्रजन्मनाम् ॥ ८८ ॥
स्वस्त्यस्तु पूजकानां तुं स्वस्ति चास्त्वय्रजन्मनाम् ॥ ८८ ॥
स्वस्त्यस्तु यूजकानां तुं स्वस्ति चास्तु ग्रवामिष ।
स्वस्त्यस्तु स्थावराणां तु जङ्गमानां तथैव चं ॥ ८९ ॥
स्वस्ति चास्तु च मन्त्राणां स्वस्ति वै कर्मणामिष ।
बिलदानं हि देवस्य विष्णोरसौ नमो नमः ॥ ९० ॥
यद्यद्वा क्रियते कर्म तत्तदुक्त्वा विशेषतः ।
स्वस्तिवाचनमाचार्यः कुर्यदेवं शुभं भवेत् ॥ ९१ ॥
बिल् चाष्टिविधन्योऽर्थं भृतेन्यो दिक्षु दापयेत् ।
स्थापायत्वा नवं बिम्बं स्नपनं चोत्सवं तथा ॥ ९२ ॥
पूजयेत् पूर्वविद्यायमेवं सिद्धिर्भविष्यति ॥ ९२ ॥
इति विष्णुसंहितायाँ चतुर्विशः पटलः ॥

अथ पञ्चविंशः पटलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपादुत्पातेषु च निष्कृतिम् । संशोधनकमं चैव स्थानप्रतिमयोः कमात् ॥ १ ॥ उत्पतित पुरस्तादित्युत्पाता सयशंसिनः । दिक्यान्तरिक्षभौमारते ज्ञेयास्तन्त्रेषु कीर्तिताः ॥ २ ॥ प्रासादगर्भपीठाचीः शरीरत्वेन शार्क्षिणः । कल्पिताः सर्वदा रक्ष्या विभैरुत्पातशङ्क्रया ॥ ३ ॥

१, २, 'च', ३, ' ४. 'या जीणोंद्धारपटलश्चतुर्विशः॥ च. पाठः. ५. 'धि' ड. च. पाठः.

उत्पातेषूपजातेषु न कार्या पूजना हरे: । अस्पृत्याः प्रतिमापीठप्रासादाः साङ्गदेवताः॥ ॥॥ अकृतायां तु निष्कृत्यां स्पृष्टाः कुप्यन्ति देवताः । प्जिता वा ततो यत्नानिष्कृतिं कारयेद् द्वतम्॥ ५॥ वितानामिनिभ विष्णोबिम्बमुत्पातद्षितम् । अकृतायां तु निष्कृत्यामपूज्यं सर्वथा बुधैः ॥ ६ ॥ विलम्बने तु निष्कृत्या विनश्येद् देवसिन्धिः। तत्स्थाः प्रेता भयं कुर्युव्याधिक्रीकादिभिर्नृणाम् ॥ ७ ॥ पतनं चलनं स्वेदो हासनं चैव रोइनम्। उत्पाटनं हतिश्रोरैर्दोहः प्रध्वंसनं बलात् ॥ ८॥ पीठप्रासादकेत्वस्त्रतोरणाना च पार्षदाम्। भङ्गरछत्राकवल्मीककृमिकीटादिसम्भवः॥ ९॥ श्वचोरबात्यपाषण्डिदेवलादिपवेशनम् । अर्चनं चाप्यमन्त्रज्ञैरन्यभक्तेरदीक्षितैः ॥ १०॥ क्षुद्रान्यमन्त्रसंयोगः कालजीतिर्दिगाश्रयः। उषितैनींरसेर्दुष्टैः प्रतिषिद्धेश्च पूजनम् ॥ ११॥ अनाराधश्च निर्दोषः कालोपेक्षा प्रमादतः । कलहो मरणं जन्म रक्तश्लेष्माश्चपातनम् ॥ १२ ॥ एते चान्ये च विज्ञेया उत्पाता बहुदोषदाः। तस्मात् सर्वप्रयत्नेन कर्तव्यमविलम्बितम् ॥ १३ ॥ प्रायश्चित्तं यथोत्साहमन्यथा सर्वनाशनम्। महद् बहुषु चोत्रेषु निमित्तेषु विशेषतः ॥ १४ ॥

१ 'नं अक्र स्वे', २ 'सक्ष रो' च पाठः ३ 'तं केरे स्व' ग, पाठः

निमित्तेष्वरूपमल्पेषु संचो वा यत्र । नष्कृतिः । बिम्बपीठगृहालिन्द्प्राङ्कणेषु यथातेथम् ॥ १५॥ खननादिविधि कुर्योद यथादोषबलाबलम्। खननं हरणं दाहः पूरणं गोनिवासनम् ॥ १६॥ विप्रोच्छिष्टं च गव्यं च सतैताः स्थानशुद्धयः। खादिरस्पयेन चास्रेण खात्वा हस्तादिमानतः ॥ १७॥ सदोषानिखलान पात्रहित्वा पांसून बहिः क्षिपेत । कुशदर्भादिभिदेग्ध्वा तक्रस्मादि पुनर्हरेत् ॥ १८॥ सुमुद्धिः खातमापूर्व हस्तिपादैस्तु याज्ञिकः । गोमूत्रसिक्तमाकाट्य विश्वपादोदकैस्तथा ॥ १९॥ गां निवास्याशयेद् विप्रान् पायसं वैष्णवान् बहुन्। तदुष्छिष्टे हते सिश्चेद् गन्येश्व विकिरैः किरेत् ॥ २०॥ स्थानशुद्धिरियं प्रोक्ता बिम्बगोधनमुच्यते। क्षालनप्लावनसानमाजेनानि यथाकमम् ॥ २१ ॥ धारावगाहनं पश्चाकिमेषेकोऽत्र सप्तमः। क्षालनं दर्भमृत्विग्भरतूष्णीं तोयैश्च शोधनम् ॥ २२ ॥ गन्धपुष्पाक्षतोपेतैरमन्त्रैः प्लावनं जलैः । सकूचैंद्रव्यैयुक्तैस्तैर्भन्त्रवत् स्नानमम्बुभिः॥ २३॥ वात्रे यथोक्तमापूर्व तोयं मन्त्रैः प्रपूज्यं च । कूर्चाप्रैः प्रोक्षयेद् बिम्बं मन्त्रैस्तदिह मार्जनम् ॥ २४ ॥

१. 'य'. २. 'श्र्य' च. पाठः ३. 'व्यसंयुक्तिमी' ख. ग. पाठः. ९. 'ये' च. पाठः.

<sup>\*</sup> कुशांभिरिति व्याख्यानुसारी पाठः.

संस्थाप्य धान्यकूर्चस्थमैशान्यां लोहसम्भवम्। वारुणं पात्रमापूर्य सकूर्वं स्लिलैः शुभैः ॥ २५ ॥ मत्स्यी कूर्मी च सौवणीं राजती चात्र निक्षिपेत्। समृणालां सपुष्पां च पद्मिनीं क्षालितां तथा ॥ २६॥ वरुणं तत्र सम्पूज्य तीर्थ चावाह्य वैष्णवम्। पालाशादित्रिपादस्थं धारापात्रं तु लोहजम् ॥ २७॥ सहेमिन्छद्रमापूर्व सकूर्च प्रतिमोपिर । बारान्छिद्रा च कर्तव्या याममात्रं दिने दिने ॥ २८॥ समन्त्रं वारुणात् पात्रात् तोयं हत्वात्र पूरयेत् । पञ्चोपनिषदो जप्या वाग्यतैर्दर्भपाणिभिः॥ २९॥ स्पृशिद्धः पात्रमन्यग्रैध्यीयद्भिविष्णुमन्ययम् । पौरुषं पावमानं च सूक्तमन्यच गवम् ॥ ३०॥ संहिता वाखिलान्येषां कार्योऽत्राद्यन्तयोर्जपः । धारान्ते पूजयेद् देवमुद्दास्य वरुणं पुनः ॥ ३१ ॥ न चाल्यं वारुणं पात्रं त्रिरात्रं यत्र जप्यते । हत्वाम्भः पुनरापूर्व पूर्ववत् सर्वमाचरेत् ॥ ३२ ॥ गन्धतोयैः पयोभिर्वा धाराज्येनापि चोत्तमा । कार्यात्रापि च कर्तव्यं तथा वरुणपूजनम् ॥ ३३ ॥ सञ्च्छाचाची सुवासोभिर्दभैरथ समन्ततः। संस्थाप्य याज्ञिकैः काष्ठैः कृतं पात्रं प्रमाणतः ॥ ३४ ॥ गच्यैर्व्यस्तैः समस्तैश्च गन्धोदान्तैर्यथाक्रमम् । दिनेदिने यथान्यायं कर्तव्यमवगाहनम् ॥ ३५॥ पञ्च कुम्मारतु संस्थाप्य सकूचीन् सूत्रवेष्टितान् । गन्धपुष्पाक्षताम्भोभिः पूर्णानुपनिषत्क्रमात् ॥ ३६ ॥

१- 'स्भान् समास्था' च. पाठः.

सपल्लवमुखान् न्यस्य चिक्रकाश्च सतण्डुलाः। सम्पृज्य वासंसावेष्ट्य तैरेव त्वभिमन्त्रयेत्॥ ३७॥ पञ्चभिः स्नापयेदेवमभिषकविधिः समृतः। षोडश द्वादशाष्टी वा दीक्षिता वैष्णवा द्विजाः॥ ३८॥ वेदैस्त्रिभिश्चतुर्भिर्वा नाद्येयुर्दिवानिशम्। नववस्त्रपरीधानाः स्वाचान्ता गुरुमूर्तिपाः॥ ३९॥ पुण्याहं वाचयित्वात्र यथाविधि समाहिताः । प्रोक्षयेयुश्च राक्षोन्नैर्मन्त्रैः शान्तिकपौष्टिकैः ॥ ४० ॥ वैदिकैस्तान्त्रिकैश्रेव सर्वे दर्भाग्रपाणयः। तिच्छष्टाद्भिगृहं प्रोक्ष्य बहिरन्तश्च सर्वतः॥ ४१॥ विकिरेत् पञ्चभिर्मन्त्रैः सगन्यैः सर्षपाक्षतैः । मण्डपे शोधिते वाहीं संस्कृत्य विधिवत् ततः॥ ४२॥ जुह्युर्मूर्तिपाः सर्वे कुण्डेष्वाचार्यसंयुताः। कृत्वा प्रधानहोमान्तं सर्वत्राग्निमुखं क्रमात्॥ ४३॥ ध्यायन्तो विष्णुमव्यग्रा वाह्नस्थं साङ्गमव्ययम् । पञ्चिभिसिहसाज्यं जुहुयुः सर्वविहिषु ॥ ४४॥ ततः समिद्घृतवीहितिललाजसहस्रकम् । क्रमादष्टाक्षरेणैव जुहुयुः सर्व एवं ते ॥ ४५॥ पालाशीनां घृताक्तानां समिधां द्वादशोत्तरम्। शतं व्याहतिभिः पश्चात सर्वे ते जुहुयुस्ततः॥ ४६॥ क्षीरेणाष्ट्रशतं द्रशा मधुनाज्येन च कमात्। साविज्यैव तु ते सर्वे जुहुयुः सर्वशान्तये॥ ४७॥

१. 'षेचये' ख. ग. पाठः. २. 'तुर्वाद्यैनीद' च. पाठः

होमावसान एतेभ्यो यजमानः स्वशक्तितः। हेरण्यं दक्षिणां द्यात् ततस्तैः स्वस्ति वाचयत् ॥ ४८॥ स्वपनं च यथोत्साहं कुर्याद्धमवर्जितम्। पादौ प्रक्षाल्य सम्पूज्य दद्यादाचार्यदक्षिणाम् ॥ ४९ ॥ शक्तया हिरण्यं क्षेत्रं च गां च विष्णुं विचिन्तयन्। शतमष्टोत्तरं विष्रान् वैष्णवान् सम्यगर्चितान् ॥ ५०॥ प्रणम्योनातिरिक्तादिशान्त्यर्थे वाचयेच्छिवम् । चत्वारो मूर्तिपा हीने मध्येऽष्टौ द्वादशोत्तमे ॥ ५१ ॥ सबस्नाभरणा योज्या यथादोषबलाबलम् । होमाध्ययनकर्त्तृश्च सदस्यान् वैष्णवान् हिजान् ॥ ५२॥ स्वशक्त्या पूजयेत् सर्वानन्नपानादिभिः शुभैः। अद्भुतेष्वीशकोणेऽभिं संस्कृत्य विधिवद् गुरुः॥ ५३॥ कृत्वा प्रधानहोमान्तं कुर्यादाज्याहुतीः पुनः । पञ्चभिद्धीदशाष्टार्णगायत्रीजितपौरुषैः ॥ ५४ ॥ चतुर्विशतिशो हुत्वा शतशो वा सहस्रशः। अपामार्गसमिन्छिन्ना सहैन्द्री मद्रिकाञ्जलिः ॥ ५५॥ दुर्वा सिद्धार्थकबीहियवास्तिलहिवधृतम्। इति हुत्वा ससम्पातं सगव्यं पञ्चमन्त्रितम् ॥ ५६ ॥ तोयशेषं हदा सिञ्चेद् यत्र मध्वादिसम्भवः। सपनं च ततः कुर्यादष्टे त्तरशतादिकम् ॥ ५७ ॥ **श्वरपृष्टां** शोधियत्वार्चां बहुशो गव्यशोधिताम् । शुद्धाद्भिस्तवयसैर्गन्धैस्तीर्थतोंथैश्च शोधयेत्॥ ५८ ॥

१. 'द् विद्वान' ख. ग. पाठः.

पञ्चरात्रं त्रिरात्रं वा गवां वासं च कल्पयेत्। बाह्मणान् भोजयेत् पश्चात् पुण्याहं चात्र वाचयेत् ॥ ५९॥ वेदैश्च नाद्येदिष्ट्वा निवेद्यानं विंह हरेत्। नादयेत तूर्यघोषेश्व ततो होमादि कारयेत्॥ ६०॥ अश्वत्यैः खदिरैः प्रक्षैः पलाशैः पाटलैर्वटैः । नारायणेन सूक्तेन श्रीसूक्तेन तथैव च ॥ ६१ ॥ अतो देवेति सूक्तेन नासदंहोमुचा तथा। संसमिद्धद्रपादेन तथारायित्यनेन च ॥ ६२ ॥ गायञ्या पञ्चभिश्चात्र होतव्यं विधिनैव तु । समाप्ते स्वपने दद्यात् पूर्ववचैव दक्षिणाम् ॥ ६३ ॥ अनिमित्तेन निष्कान्तं पुनरौशु प्रवेश्य तु। शान्तिहोमं च कुर्वीत स्वपनं स्वस्तिवाचनम् ॥ ६४ ॥ उत्सवं तीर्थयात्रां च ब्राह्मणानां च भोजनम्। प्रसूते श्वसमालाचैः श्र्न्यं कृत्वा त्रिरात्रकम् ॥ ६५ ॥ पूर्वीक्तां कारयेच्छान्ति स्थानशुद्धि च भूयसीम्। दाहे पयस्विनी धेनुं शान्तिनामा समाह्वयेत् ॥ ६६ ॥ दूर्वादिकं निवेद्यास्यै पद्मपत्रे पयो दुहेत । आतप्य दिध निर्मेश्य तत् संस्कृत्याज्यमाहरेत् ॥ ६७ ॥ अपरेद्युस्तथा दुम्ध्वा दधि चैवं प्रकल्पयेत्। तृतीयेऽिक शकुनमूत्रं क्षीरं चैत्र तथाहरेत ॥ ६८॥ पद्मपत्रेषुँ सम्पूज्य क्रमान्मूत्र।दिपञ्चकम । पञ्चमन्त्रैस्तु संयोज्य माथित्वा प्रणवेन च ॥ ६९ ॥

१. 'ष्टचा'. २. धां च. पाटः. ३ 'इच्य', ४. 'तु' ख. ग. पाटः.

सम्पूज्याष्ट्रसहस्रं तु पञ्चोपनिषदो जपेत । तेन सम्प्रोक्ष्य सर्वत्र साययेत प्रतिमां ततः ॥ ७० ॥ हृत्वा भरमादिकं तोयैः प्लावयित्वा समन्ततः। गोनिवासादि कर्तव्यं प्रायश्चित्तं यथाक्रमम् ॥ ७१ ॥ चलं वा निश्चलं कुर्यादाबाद्य कल्दो बुधः । अधिवास्य यथान्यायं कुर्योद्याय नवीकियाम ॥ ७२ ॥ भग्नमुद्भस्य वा बिम्ब तथान्यत् स्थापयेद् बुधः । सङ्कान्तमुङ्केत बिम्बे नव संयोजयेत पुनः॥ ७३॥ उद्यास्य सुस्थितं कुर्याद् विम्बं पन्छिलया सहै। दुर्जनस्पर्शनादौ तु शुद्धि कृत्वास्य भूयसीम् ॥ ७४ ॥ होमादि सकलं कुर्यादुत्सवान्तं विशेषतः। चोराहतिस्तु देवाणामग्रणीः परिकर्सिते ॥ ७५॥ तत्र यत्नेन कर्तव्यं विधौनमतिविस्तरम् । चेरिरपहृतं बिम्बं यदि यत्नेन लभ्यते ॥ ७६॥ शोधयित्वा विधानेन स्थाप्यं तत्र तदेव तु। अलब्घेऽपहते भग्ने जीर्णे वाभिनवं पुनः॥ ७७॥ योनिरूपविशेषं तु न्यूनमप्यत्र नेप्यते । प्रासादे सित तं ध्यात्वा सकलं बिम्बसंयुतम्॥ ७८॥ संहत्यावाहयेट् विद्वान् कलशे मन्त्रपूर्वकम्। गर्भगेहेऽस्य पीठे वा सत्यावाह्य तथैव तु ॥ ७९॥ पीठं गर्भगृहं वापि यदा तस्य न लभ्यते । बिम्बस्थानात् तदावाद्य यथोक्तं विधिमाचरेत्॥ ८०॥

१. 'पुनः।', २. 'सम्।', ३. 'ता' च. पाठः

संकान्तस्य विनाशेऽपि कृतेव्यं मूलनाशवत् । तदङ्गदेवतानाशे तद्ददेव प्रकीर्त्यते ॥ ८१ ॥ यतस्तु देवताः सर्वो मन्त्रात्मानः प्रकीर्तिताः । एवमेव विसर्गः स्यान्नाशे तासामिति स्थितिः॥ ८२॥ कर्तव्या पञ्चभिः शान्तिरपूजायां तु भूयसी। शतहोमोऽष्टकेनाथ वेष्णवानां तु भोजनम् ॥ ८३ ॥ दशानां पायसेनात्र देया शक्त्या च दक्षिणा। द्वादशान्तमहःसंख्यागुणितः स्यादयं विधिः॥ ८४॥ रनपनं चौचतुमीसौन्महास्नानैमतः परम्। वत्सरे शान्तिहोमेन युक्तं विप्रार्चनेन च ॥ ८५ ॥ अभिमन्त्र्य हविः स्कन्नं दक्षिणेन तु पाणिना । अष्टाक्षरेण होतव्यं शतमाज्येन पञ्चाभिः॥ ८६॥ दुःशृताचप्सु िक्षिप्य तथा हुत्वा परं पचेत्। उषितेऽम्बुपयोमिश्रगव्यगन्धादिशोधनम् ॥ ८७॥ पुण्याहं शान्तिहोमं च बलिमन्नाद्यमाचरेत्॥ ८७३॥

इति विष्णुसंहितायां पञ्चविंशः पटलः॥

## अथ षड्विंशः पटलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् स्नपनस्य विधि परम् । उत्तमादिविभागेन कर्तव्यं तु विचक्षणैः । १ ॥ स्थापितस्य चतुर्थेऽह्नि यात्रान्ते प्रहणादिषु । उपसर्गेऽन्त्यसंसर्गे प्रधानपुरुषक्षये ॥ २ ॥

 <sup>&#</sup>x27;च', २. 'सं महा', ३. 'नं ततः'. ४. 'मैस्तु यु'
 ख. ग. पाठः. ५. 'चॅरुं प' च. पाठः. ६. अवणा' ख. ग. पाठः.

दीक्षाभिषेकयागान्ते मङ्गस्ये मन्त्रसाधने । क्षुद्रान्यमन्त्रविन्यस्ते चिरलुप्ते च पूजने ॥ ३ ॥ असान्निध्येऽभिषेके च राज्ञां वृद्धर्थमेव च । अज्ञातदोषशान्त्यर्थे प्रत्यव्दं च यथाविधि ॥ ४ ॥ कर्तव्यं स्नपनं भक्त्या निमित्तार्थानुसारतः । द्धाद्द्यां श्रवणे पुण्ये न्यतापातेऽयनादिषु ॥ ५ ॥ जन्मर्क्षे, यजमानस्य पै। णीमास्यां च कारयेत् । मण्डपं पूर्ववत कृत्वा तोरणध्वजशोभितम् ॥ ६॥ मुक्तादामादिसङ्गीणं कुसुमोत्करमण्डितम् । कर्तव्या वेदिका मध्ये द्वात्रिंशधवमुञ्छिता॥ ७॥ यावन्तः कलशा श्राह्यास्तावान ये वेदिविस्तरः। कुण्डानि कारयेद् दिक्षु मङ्गलानि च विन्यसेत्॥८॥ ऐशान्यां स्थापिते पात्रे धान्यस्थे नत्रवाससा । नदीतीथीदिजं तोयं दीक्षितोत्पूतमाहरेत्॥ ९॥ सम्पूज्य विष्णुगायज्या सपवित्रेण पाणिना । शतमष्टोत्तरं विद्वान् सकूर्चनिमन्त्रयत् ॥ १०॥ इमा आपः शिवाः सन्तु शुभाः शुद्धाश्च निर्मलाः । पावनाः शीतलाश्चेव पूताः सूर्यस्य रहिमभिः॥ ११॥ इत्युक्तवा शोधितां वेदिमापो।हेष्ठादि।भास्निभिः। प्रोक्ष्य गन्धाक्षतेर्गच्यैविकिरेच समन्ततः ॥ १२ ॥ द्विषट्केनेन्द्रसौम्याग्राष्यथ सूत्राणि पातयेत्। कोष्ठानि चतुरश्चाणि तालमात्राणि कल्पयेत् ॥ १३॥

१. 'रेश्चेम' क. ध. छ. पाठः.

पूरयेदङ्गलोत्सेधा रेखाः सर्वाः सिताः समाः। विकिरेन्मध्यतः किञ्चित् तेनैव रजसा समम्॥ १४॥ व्यत्ययात् पञ्चवर्णेत्री कर्तव्यं पदपूरणम् । चतस्रो वीथयः कार्याः पूर्वामा इतरास्तथा ॥ १५ ॥ शुद्धोदकान्विते पक्षे द्रव्यस्नाने न वीथयः। मध्यमं तु पदं ब्राह्मं दैविकं तदनन्तरम्॥ १६॥ परितो मानुषं वाराः षोडशात्राष्ट दैविके । बाह्य चाष्टदलं पद्मं कल्पयेत् कर्णिकाज्ज्वलम् ॥ १७ । सर्वेत्र पीठिकाः कार्याश्रतुरङ्गुलमुच्छिताः। शालिभिः कूर्चसंयुक्तिमध्ये सतिलतण्डुलैः॥ १८॥ गायच्याष्ट्रशतं हुत्वा पूर्ववत् संस्कृतेऽनले । ततोऽधिवासयेच्छुद्धान् कलशानुक्तलक्षणान् ॥ १९॥ सूत्रेण वेष्टितान् सर्वानङ्गुलाङ्गुलमानतः। तारेणाघोमुखान् न्यस्य पश्चिमे दर्भसंस्तरे ॥ २०॥ असवादीशानपर्यन्तं पङ्कीकृत्य विचक्षणः । द्भीनुपरि विन्यस्य दर्भमुद्रां च द्र्शयेत् ॥ २१॥ प्रोक्ष्य गन्धादकैः सर्वान् विकिरदक्षतैः शुमैः। उत्तानीकृत्य चोद्धृत्य पञ्चिमः क्रमयोगतः॥ २२॥ ब्राह्ममानुषदैवेषु पदेषु विनिवेशयेत्। अष्टाक्षरेण कुम्मेषु ततः कूर्चानि विन्यसेत्॥ २३॥ शान्तिकेऽधोमुखान्येव पौधिक तूनमुखानि च। मूलेन तान् पुनः प्राध्य सप्वित्रेण पाणिना ॥ २४ ॥

१. 'द्राश्च दु' ख. ग. पाठः

प्रयतः प्राङ्मुखः पूर्व बाह्य स्नानादकं न्यसेत् । मूलेन सर्वमूर्त्यङ्गपरिवारं हरिं स्मरन् ॥ २५ ॥ गन्धपुष्पेस्तमाराध्य बस्ताभ्यां वेष्टयेत पुनः । पार्चादीनि क्रमाद् द्रव्याण्यावाद्यावाद्य दीक्षितैः ॥ २६॥ पूरेंथेद् बहिरन्तश्च दिग्विदिक्षु समाहितः। पाद्यमैन्द्रे यमे वैष्टियमाचामं वारुणे न्यसत् ॥ २७॥ पञ्चग्व्यं तथा सौम्ये घृतमाग्नेयगोचरे । नैर्ऋते दिघ विन्यस्य वाँयव्ये क्षीरमेव च ॥ २८॥ क्षौद्रभारा।नदिग्भागे द्वादशाक्षरविद्यया। उष्णोदकं भृशे चाथ कषायं वितथे तथा॥ २९॥ मार्जनं भृङ्गराजे तुं पुष्पदन्ते फलोदकम् । शोषे यवोदकं रत्नं मुख्ये लोहं तथादितौ॥ ३०॥ कुशोदकं तुँ पर्जन्ये यथावद् विनिवेशयेत्। गायत्र्या शेषकुम्भांस्तुँ पूर्येच्छुद्धवारिभिः ॥ ३१॥ गन्धारभे ऽर्थमदेशेऽथ पुष्पतीयं विवस्वति । तथौ।पमानिकं मित्रे सुगन्धामलकं धरे ॥ ३२ ॥ सावित्रेऽक्षततीयं तु नात्विकेरकमिन्द्रके । ऐक्षवं रुद्रदासे तु तथाप तण्डुलोदकम् ॥ ३३ ॥ अष्टाक्षरेण सर्वास्तान् देविकान पूर्यत् क्रमात्। पूरितान् पूरितान् सद्यः पह्नदैरुपशोभितान् ॥ ३४ ॥

१. 'झा', २. 'झ', ३. 'चा, ४. 'व', ५. 'त्र', ६. 'ख' प्रार्ज' च. पाठः. ७. 'श्रा' ख. ग. पाठः. ८. 'भाग तु', ९. 'वै', १०. 'भयेत्॥' च. पाठः.

चक्रमन्त्रेण विन्यस्य चिक्रकाश्च सतण्डुलाः। वासोभिर्वेष्टयेत् सर्वान् नवैः केशादिवर्जितैः ॥ ३५ ॥ दर्भान् न्यस्याक्षतांश्चैव मुलेन विकिरत् कमात्। अष्टाक्षरेण सम्ब्रोक्य स्वमन्त्रैः पूजयेद् गुरुः ॥ ३६ ॥ प्रणवेन पुनः प्रोक्ष्य गन्धतीयेन चैव हि । दािक्षतिर्दिक्षु होमांश्च कारियत्वाधिवासयेत्॥ ३७॥ शानित च पञ्चिभिर्द्धत्वा कारयेत् स्वस्तिवाचनम्। देवसन्निधयं चात्र मङ्गलायाषशान्तये॥ ३८॥ आशिषो वाचयेद् विद्वौन् कर्माविकलमस्तिवति । शान्तितोर्यंमथानीय सम्पाताज्यसमायुतम् ॥ ३९ ॥ प्रोक्षयेत् कलशान् सर्वान् कूर्चाप्रेण पुनर्गुरः। शुद्धा भवन्त्विमे कुम्भाः सकुशाः सापिधानकाः॥ ४०॥ वातातपपरीताश्च शुभलक्षणसंयुताः। पञ्चविंशतिधा विष्णोस्तत्त्वभेदेन तिष्ठतः॥ ४१॥ द्रव्येयत्ताश्रयाः सर्वाः सङ्गव्छन्तां विभूतयः। शास्त्रोदितमिदं चास्तु स्नपनं देवनिर्मितम् ॥ ४२॥ अनेन स्नपनेनास्तु प्रसन्नो भगवान् हरिः। इत्युक्त्वान्यैः कृतानुज्ञो मूँर्तिपैः सहितो गुरुः ॥ ४३॥ सोष्णीषः सोत्तरीयश्च कृतन्यासः स्वलङ्कृतः। नीराजनादिसंयुक्तो गच्छेद् गर्भगृहं तेतः ॥ ४४ ॥

१. 'श्राथ मू', २. 'प्रैः क'. ३. 'यं समानी' च. पाठः. ४. 'दीक्षितैः स', ५. 'पुनः' स. ग. पाठः.

अष्टोत्तरशतं जप्त्वा मूलमन्त्रं पुरःस्थितः। द्वारं च वायुनोद्धाट्य दत्त्वार्घ्यं वाग्यतः शुचिः ॥ ४५ ॥ विश्वेनाच्छादनं हत्वा प्रक्षाल्य प्रणवेन च। सृष्टिकमेण तत्त्वेस्तु युक्तं ध्यात्वा सुरेश्वरम्॥ ४६॥ सकलीकृत्य पाचाध्यें पुनर्दत्त्वा जितादिना । गायत्र्या कौतुकं छित्त्वा दद्यादाचमनं पुनः ॥ ४७॥ भूष्न्यक्षतान् सद्वाप्रान् पादयोश्चोमिति क्षिपेत् । नीराजयेत् त्रिरस्रेण मङ्गलानि हदोदिशेत् ॥ ४८ ॥ शुभे तु तैजसे पात्रे शालितण्डुलपूरिते। अस्रोरश्वतथपत्रस्थेनेवगोमयकल्पितैः ॥ ४९ ॥ वर्णोज्ज्वलैर्यथाशोभं वर्धमानाज्यवर्तिभिः। उज्ज्वालाभिर्युतं मध्ये कुर्यान्नीराजनं त्विदम् ॥ ५० ॥ पूजाद्रव्याणि कल्प्यानि शोभनान्यत्र दीक्षितैः। शालिपिष्टं निशाचूैर्णं हेमरत्नाक्षतानि च ॥ ५१ ॥ स्नानोदकस्य चाङ्गानि संयोज्यानि समासतः। दूर्वादयामाकपद्मानि विष्णुपर्णीति पाद्यकम् ॥ ५२ ॥ सिद्धार्थं गन्धपुष्पं च फलं यवतिलाक्षतम् । कुशायं चार्घ्यमष्टाङ्गं कल्पयेच समासतः ॥ ५३ ॥ तकोलजातिकर्पूरलवङ्ककुसुमान्वितम् । चतुरङ्गं तथाचामं कल्पयेत् तत्र साधकः ॥ ५४ ॥ अश्वत्थोदुम्बरबँह्मवटबिल्वविकङ्कृतैः। शर्मीभिः खदिरैः कुर्यात् कषायं त्विग्मरेव च ॥ ५५ ॥

१. 'जि' क. ग. घ. ङ. पाठः. २. 'पू', ३. 'यि' च. पाठः. ४. 'शमीवद्रब्रह्मवि', ५. 'सविरुवख' घ. ङ. पाठः. ६. 'द्वि' च. पाठः.

सहा निशा सदाभद्रा शिरीषं सूर्यवर्तिनी । कुशाग्रं च षडङ्गानि मार्जने कथितानि तु ॥ ५६ ॥ कद्लीनालिकेराम्रधात्रीपनसडाडिमैः । सभैव्यबिल्वैरष्टाङ्गं फलतोयं चै कल्पयेत्॥ ५७॥ वज्रमौक्तिकवैडूर्यपद्मरागप्रवालकैंः। पञ्चाङ्गं रत्नतोयं स्याल्लोहं हेमादिपञ्चकम् ॥ ५८ ॥ सेव्यार्लम्बुजटास्रायोमुरशीतस्तु गन्धकम् । जातिस्त्रीमल्लिकाकुन्दनन्द्यावर्ताब्जचम्पकैः॥ ५९॥ यूथिकाबकुलाभ्यां तुं कर्तव्यं कुसुमोदकम्। राङ्खारिताक्ष्यंकूर्मेर्श्वं लोहजैरौपमानिकम् ॥ ६० ॥ आद्याङ्गमितरालाभे पाद्यादीनां प्रशस्यते । पितरः श्रीसरस्वत्यौ द्क्षविष्णूशनेन्द्वः ॥ ६१ ॥ इन्द्रार्कयमविक्वाख्याः कुबेरो वायुरप्यजः। वसवश्रेव सावित्री पाद्यादिद्रव्यदेवताः॥ ६२॥ गन्धर्वो वरुणस्ताद्यों भूमिर्निऋतिरेव च। श्रीधरश्च नृतिंहोऽश्वमुखो मध्ये परः पुमान् ॥ ६३ ॥ इदं विष्णुर्हिरण्यवर्णा आपोहिष्ठा प्रजापते । तेजोऽसि च देधिकाव्ण आप्यायस्व तथा मधु ॥ ६४ ॥ अथाकृष्णेन चाश्वत्य भद्रं कर्णेभिरेव च। गणानां वायवायाहि ब्रह्मजज्ञानमेव च॥६५॥

१. 'ह', २. 'प्र', ३. 'त्य', ४. 'त्प्रा', ५. 'च**',** ६. 'स्तु', ७. 'वी वारु' च. पाठः ८. 'त्थ्र' ख. ग. पाठः

उपत्वामे देवस्यत्वा बहिर्मन्त्राः प्रकीर्तिताः । विष्णोरराटं तत्त्वौं च सुवर्ण स्योनापृथिव्यपि ॥ ६६ ॥ रान्नो यादिन्याँ यासां च परोमात्रेति दैविके। मध्येऽतोदेवसूक्तं च सर्वत्रान्ते स्वपूरणम् ॥ ६७ ॥ पाचादिमध्यपर्यन्तं स्नानमंत्र प्रकीर्तितम् । प्रतिद्रव्यं समभ्यर्च्य धूपियत्वा निवेदयेत् ॥ ६८ ॥ मकलीकृत्य मूलाङ्गिमुद्राः सम्यक् प्रदर्श च । नीराज्यार्घ्यादिभिः साङ्गं यथान्यायं प्रपूजयेत् ॥ ६९ ॥ एभिरेवाखिलॅंद्रव्यैः स्नापयेदङ्गदेवर्ताः । चतुर्विधं निवेद्यानं सोपदंशं घृताप्छुतम् ॥ ७० ॥ बिं च सर्वतो दद्याद् भूतेभ्यः सार्वकामिकम् । सार्ववर्णिकमन्नाद्यं कुर्याचैवानिवारितम् ॥ ७१ ॥ आचार्य पूजयेत् कर्ता दक्षिणाभिः समूर्तिपम् । होमाध्ययनकर्तृश्च सदस्यान् वैष्णवांस्तथा ॥ ७२ ॥ बाह्मणान् वैष्णवाञ् शान्तान् सम्पूज्य द्वादशावरान्। शक्तया च दक्षिणां देखात् कुर्यात् तैः स्वस्तिवाचनम्॥ व्यत्यस्तानातिरिक्तादिदोषशान्तिस्तता भंवत् । द्रव्येरूनशतार्धेन मैकाशीत्या शैताष्ट्रभिः॥ ७४॥ पडध्यर्धरातैः सप्तदशाख्यद्विशतेन च । सद्धिपञ्चाशता तेन त्रिभिर्वा पञ्चाभेः शतैः॥ ७५॥

१. 'ग्रे च दे', २. 'स्य ब' ङ. च. पाठः. ३. 'त्त्वं' क. पाठः. ४. 'ठ्य'. ५. 'मेवं प्र'. ६. 'पूजिय'. ७. 'लैईट्ये' ८. 'ताम्', ९. 'दत्त्वा कु', १०. 'तथाष्ट्र' च. पाठः. कुम्भोत्तरसहस्रीन्तं स्नानमेवं प्रकल्पयेत्। इति सम्यक् समाख्यातं विष्णोः स्नपनमुत्तमम् ॥ ७६॥ ऐहिकामुत्रिकान् कामान् सम्यक् कृत्वा यदाप्नुयात् ॥ इति विष्णुसंहितायां षड्विंशः पटलः॥

## अथ सप्तविंदाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् प्रोक्षणौदिविधिकमम्। नवीकरणमुद्दिश्य कार्यं सर्वं यथाक्रमम् ॥ १ ॥ सम्मृज्य सर्वतो गेहं कपिलागोमयेन चै। तनमूत्रेण च तेनात्र प्रोक्षयेच्छामिति ब्रुवन् ॥ २ ॥ चतुर्दिश्च तथा कृत्वा सगर्भगृहमादितः। तुष्णीं मन्त्रेश्च सम्प्रोक्ष्य शुद्धोदैर्मन्त्रवारिभिः ॥ ३ ॥ इमा आपः शिवा गव्यैः पञ्चोपनिषद्न च । सर्वतश्रकसञ्जतिर्विकरेत् सर्षपाक्षतैः ॥ ४ ॥ संशोध्य मण्डपं चाग्रे तोरणध्वजमण्डितम् । शयनं कल्पयेत सम्यक् कुसुमोत्करसंयुतम् ॥ ५ ॥ ततः सुरक्षितं कृत्वा पुण्याहं तत्र वाचयेत्। कर्मार्चा स्थापयित्वाद्भिः सरतामिश्च पञ्चिमः ॥ ६ ॥ तीथोंदेश त्रयीसारसूकैः सपनमाचरत् । नवाभ्यां शुक्कवस्त्राभ्यां वेष्टयित्वाक्षरण तु ॥ ७ ॥

१. 'म्रेस्तु स्ना' क. ख. पाठः २. 'णस्य वि'. ३. 'तु'. ४. 'य', ५. 'रशोभित' च. पाठः ६. 'वासयि' क. घ. इ. पाठः.

उपवीतमथाद्येन मकुटं मध्यमेन तु । उत्तरीयं देतियेन पुंबीजेन च भूषणम् ॥ ८ ॥ सर्वेण गन्धपुष्पाचौरिष्ट्वा पुण्याहमाचरेत् । ओङ्कारं भगवन् सर्वेच्यापिन् सर्वपदं पुनः ॥ ९ ॥ भूताधिपत इत्येवं सर्ववेदपदं पुनः । सारमैयेत्यतः सर्वदेवाधिपत इत्यपि ॥ १० ॥ एह्येहि पुरुषेत्येतन्महापुरुषशान्दवत् । अन्तादिमध्यभूतेति परात्परतरेति च ॥ ११ ॥ व्यक्ताव्यक्तपदं पश्चात् स्थूलसूक्ष्ममहापदम् । योगिन् नम इति स्वाहाशब्दान्तेन तैमाह्वयेत् ॥ १२ ॥ सकलीकृत्य मूलेन हृदयादिभिरोमिति। द्यात् पाद्यं तथाचाममिमेगन्धानुलेपनम् ॥ १३॥ इमाः सुमनसः पुष्पं धूपं चैव वैनस्पतेः । शुभं ज्योतिः प्रदीपं च दचादर्घं दशाङ्गवत् ॥ १४ ॥ आपः सिन्दार्थकां दूर्वा अक्षतास्तिलतण्डुलाः। क्षीरं यवाश्च माषाश्च कुशाग्राणीति तद् विदुः ॥ १५ ॥ ओन्नमःपदमादौ तु ततः पुरुषोत्तमाय च । ततः समस्तलोकाधिपतयेऽर्घ्यमनन्तरम् ॥ १६ ॥ निवेदयामिसंयुक्तो नमःस्वाहेत्ययं मनुः। भूयशाचमनं दद्यात् पञ्चिभः स्नापयेत् पुनः ॥ १७ ॥

१. 'मे' च. पाठः. २. 'तः' घ. ङः पाठः. ३. 'स' ख. ग. ङ. पाठः. ४. 'ति', ५. 'मे' ख. ग. पाठः. ६. 'बृहस्प' घ. ङ. माठः. ५. 'ति' च., 'तः' ख. पाठः

पूर्ववद् वस्त्रभूषादि पादौ चमनमर्चनम्। बहुाथ कौतुकं घेनुप्रदानं स्वस्तिवाचनम् ॥ १८ ॥ कृत्वाधिवासैयेन्द्रोमान् पूर्ववद् दिश्च कारयेत । ऋग्यजुस्सामाथर्वज्ञा जुहुयुर्दिश्च दीक्षिताः ॥ १९ ॥ क्रमाच्छाब्दिकनैरुक्तच्छन्दिशक्षाविदोऽन्यतः। ज्योतिःकल्पेतिहासज्ञाः पुराणज्ञाः सदस्यकाः ॥ २० ॥ मीमांसान्यायसाङ्ख्यज्ञा वेदान्तज्ञाश्च साक्षिणः। गायज्या तु मथित्वाभिमक्षरैः प्रोक्ष्य चाष्टभिः ॥ २१ ॥ तचुक्तिस्तैर्निषेकादि कृत्वा पूर्णा प्रदाय च। विह्रत्याभिमुखं कृत्वा जुहुयुः सर्व एव ते ॥ २२ ॥ सिमधः क्षीरिजा बाह्मीरथ पालास्य एव वा। पृथगष्टसहस्राणि घृताक्ता मन्त्रसम्मितौः॥ २३॥ ततः प्रोक्ष्य जलैबिम्बं सदस्येभ्यो निवेदयेत् । सुहुताः समिधः पूर्वमस्माभिः शास्त्रदृष्टिभिः॥ २४॥ शं भवन्तो वदन्त्वत्र प्रीयतां च जनार्दनः। तत ओं स्वस्ति भवन्तो ब्रुवन्त्विति विधानतः ॥ २५॥ ओं स्वस्ति शान्तिरित्यष्टौ सदस्या ब्रूयुरादरात्। ओं स्वस्ति शान्तिः सुहुतं भवत्विति गुरुर्वदेत् ॥ २६ ॥ सदस्यानुमर्ताः पश्चादाज्येन जुहुयुस्तथा। आज्यभागा हुतास्तावदित्युक्त्वा शं ब्रुवन्त्वित ॥ २७॥ निवेदयेयुरष्टौ ते वदेयुश्च शमस्तिवति । आचार्य ओं शं सुहुतं भवत्विति तदा वदेत्॥ २८॥

१. 'द्यमाच', २. 'नार्च', ३. 'सं यद्धो', ४. 'र', ५. 'तान्', ६. 'ताश्चादावाज्ये', ७. 'न्तिव' च. पाठः.

चरुं हुत्वा निवेदां तु चरुहोमः कृतस्त्विति । ओं मङ्गलं मुबन्त्वन्ते तेऽपि मङ्गलमस्त्विति ॥ २९ ॥ ओं मङ्गलं च सुहुतं भवत्विति गुरुर्वदेत्। पुनराज्यं तथा हुत्वा निवेद्यं प्राग्वदेव तु ॥ ३० ॥ शमित्यत्र सदस्यैश्र वक्तव्यं गुरुणा तथा । मर्वेञ्याहृतिभिर्होमाः कर्तञ्यास्तैर्विधानतः॥ ३१॥ आद्यन्तयोः परीषेकः कार्यः पूर्णा तथान्ततः । एवं हुत्वा तथा सर्वे जुहुयुश्चावसानिकम् ॥ ३२ ॥ इन्द्रविष्णुमरुद्भचोऽिमधर्मनेतृभ्य एव च । माध्येभ्यश्च दिशापालैः सर्वदेवगणैः सह ॥ ३३॥ व्याहत्यामिवायुराक्रवरुणब्रह्मविष्णुभिः। अश्विभ्यां गोपतियमाग्निविष्णुवसुभास्करैः ॥ ३४ ॥ विश्वभूतदिशापालनिर्ऋतीरौद्ररूपकैः। विष्णवे च पुनः शूलपाणये च यमाय च ॥ ३५ ॥ सकालधर्मो दण्डी च ज्यम्बको वरुणः पुनः । विष्णुर्मित्रोऽथ परमेष्ठवादित्यभूतसमुद्रवान् ॥ ३६ ॥ आपगावायुविष्णुभ्यो मरुद्भचो जातवेदसे । इन्द्राय सर्वलोकेभ्यो ब्रह्मणे विश्वकर्मणे ॥ ३७ ॥ सोमाय सोमपार्षद्वचो ग्रहनक्षत्रसंयुतैः। तारागणैर्भूतभौमदिञ्यनागैश्च होमयेत् ॥ ३८ ॥ सर्वो अ देवता रुद्रविश्वरूपाख्यविष्णवः । बहा रुद्राः सर्वदेवाः सहविद्रैर्गणाधिपैः ॥ ३९॥

१. 'दा' ख. ग. पाठः. २. वें ज्या' क. ख. पाठः. ३. 'स्ते विधा' क. पाठः. ४. 'रूपस' च. पाठः. ५. घगणा' क. पाठः.

भादावन्ते च योक्तव्यास्तथा व्याहृतयः पृथक् । ससम्पातैस्ततः कुम्मं पूर्यंच्छान्तिवारिभिः॥ ४०॥ देवस्योत्तरतो विद्वान् संस्थाप्य सकमण्डलुम्। सर्वतीर्थाहतैः सर्वसमुद्रादाहृतैरपि ॥ ४१ ॥ प्राक्स्रोतसीभ्यो वापीभ्यः प्रत्याहृतैरथाम्बुभिः। सरत्नकैः सपवित्रैः कलशं पूरयामि च ॥ ४२ ॥ सर्वेद्वयं ततो व्यापिन् सर्वेलोकाधिसंयुतम्। पतये नमः स्वाहेति तारादिः पूरणे मनुः ॥ ४३ ॥ अनेन मन्त्ररूपेण पूरियत्वा कमण्डलुम् । वेष्टयेत् क्षौमपट्टेन सापिधानमलङ्कृतम् ॥ ४४ ॥ शेषैः शान्त्युदकैः पूर्ण पूरियत्वान्यमादितः। सापिधानमलङ्कृत्य क्षौमाभ्यां परिवेष्टच च ॥ ४५ ॥ गन्धादिभिरथाभ्यर्च्य कलशं च कमण्डलुम्। कलशं सर्वकल्याणं गृहीत्वा प्राक्षकः शुचिः॥ ४६॥ सर्वमङ्गलसंयुक्तो नवाम्बरधरो हरिः। स्वयं भूत्वा जपैन्मन्त्रं रानेर्गच्छेत् प्रदक्षिणम् ॥ ४७ ॥ आधाय सकुदों हस्ते सञ्ये तूपरि दक्षिणम् । तथा कमण्डलुं चान्यो गृहीत्वा च तद्यतः॥ ४८॥ सकुशां पातयेद् धारामविच्छिन्नामनुत्कटाम्। शन्नोदेव्यणोरणीयान्मन्त्रद्वयमुदाहरेत् ॥ ४९॥ प्रासादान्तश्च संशोध्य तथा कृत्वा विचक्षणः। कारयेद् विम्बशुद्धि चँ युक्तितो मूर्तिपैर्गुरुः॥ ५०॥

१. 'से' च. पाठः २. 'कृ', ३. 'पे'. ४. 'तु' ख. ग. पाठः

शानित कृत्वा तद्ये तु कौतुकस्नानमाचरेत्। पीठे निवेश्य तच्छय्यामनुगैरपनाययेत् ॥ ५१ ॥ क्षालितं शुद्धतोयेन स्नापयेन्मन्त्रवारिभिः। शिष्टैः शान्त्युदकैश्चैव स्नापयेत् प्रणवेन तु ॥ ५२ ॥ पाद्याचामाम्बरं भूषामुपवीतं च वेष्टनम् । पूर्ववत् सम्प्रदातव्यं दीपान्तं पुनरेव च ॥ ५३ ॥ ब्रह्माणमीश्वरं विप्रानर्नुमान्य यथाविधि । अनुज्ञादक्षिणां दत्त्वा कुर्याच स्वस्तिवाचनम् ॥ ५४ ॥ शयने रुद्रसूक्तेन पीठाचोत्थापनं भवेद् । स्थाने पुरुषसूक्तेन बाह्मेणासनकर्मणि ॥ ५५ ॥ पुरुषेऽक्षरराजं वा मध्यमं शाङ्करे तथा । अन्त्यं ब्राह्मे यथायोगं युक्तया चोत्थापनं चैरेत् ॥ ५६॥ शान्तिकुम्भं पुरस्कृत्य धारां चैव कमण्डलोः। कर्मार्चामानयेद् विद्वान् वाग्यतोऽन्तः स्मरन् हरिम्॥५७॥ तत्त्वज्ञेन धृतं कुम्भं सम्यगुद्वाहयेत् पुरः । शाकुनस्वास्तिसूक्ताभ्यां जयशब्दादिसंयुतम् ॥ ५८ ॥ साम्नि प्रदक्षिणीकृत्य प्रासादं प्रविशेत् पुनः । दत्त्वार्घ्य कौतुकं पीठे स्थीपयेद् ब्राह्ममुचरन् ॥ ५९॥ शिखाशिरोमुखग्रीवादिबाहुहृद्ये तथा । नाभावुपस्थ जवींश्व करयोः पादयोर्न्यसेत् ॥ ६० ॥

१. 'नुगम्य', २. 'भवे', ३. 'लोः । दत्त्वा' च. पाठः ४. 'ह', ५. 'प्रा' ख. ग. पाठः.

ऐन्द्रे तु पृष्ठतः कार्यमेवं न्यासविधिः स्मृतः। ततस्तु प्रोक्षयेद् विद्वान् तं सम्यग् द्विषडक्षरैः॥ ६१॥ कर्माचीगतमावाद्य गन्धपुष्पोदकेन तु । स्नापयेन्मूलबिम्बं तु ततः शान्त्युद्केन च ॥ ६२ ॥ सर्वान्तैः कास्यहृद्गुह्यपादस्थैः कल्पयेत् तनुम् । हृदयादीनि चाङ्गानि यथास्थानं निवेशयेत् ॥ ६३ ॥ पाद्मादि पूर्वेवत् कार्ये पुण्याहं वाचयेत् ततः। गन्धपुष्पादिभिः सम्यक् पूजयित्वा च भक्तितः॥ ६४॥ पायसं यावकं चौन्नं गौळं वात्र निवेदयेत्। तद् भक्ष्यक्षीरसंयुक्तं साज्यं स्वादूपदंशकम् ॥ ६५ ॥ अनुक्तमन्त्रकार्येऽत्र गायत्रीं वैष्णवीं वदेत् । तच्छेषेण ततो द्यात् पार्षदेभ्यो बार्लं क्रमात् ॥ ६६ ॥ आचम्याचमनीयं च दत्त्वाँ चान्नं विसुज्य तत्। दक्षिणां च ततो दुद्यादुनाद्यं चानिवारितम् ॥ ६७ ॥ चक्रादीनां तु मन्त्राः स्युः स्वनामपदलक्षिताः। यदुक्तं स्थापने कर्म तत् सर्वं कारयेत् ततः ॥ ६८ ॥ स्थापनोक्तविधानेन स्नपनं कारयेत् तैतः। उत्सवं च तथा यात्रां सप्ताहं भक्तिपूर्वकम् ॥ ६९ ॥ दिनत्रयं तु वा कुर्यादेकाहमथवापदि । तथावश्यं तु कर्तव्या शान्त्यर्थं चोत्सविकया ॥ ७० ॥

१. 'न् स', २. 'द्विद्विष', ६. 'वा' च. पाठः. ४. 'त्त्वान्नं तु विसर्जयेत् ' ख. ग., 'त्त्वान्नं <sup>तु</sup> वि' क. ध. पाठः. ५. 'पुनः' च. पाठः. ६. 'संयुतः ॥' ख. ग. पाठः.

प्रोक्षणं सद्य एवेष्टं प्रायश्चित्ते विशेषतः। स्पर्शश्च विष्णुसूक्तेन सहस्राष्टाक्षरान्वितः ॥ ७१ ॥ शुद्धौ कृतायामिष्टोऽयं विधिः पञ्चाज्यहोमवान् । न तिथिनी च नक्षत्रं न कालस्य पैरीक्षणम् ॥ ७२ ॥ प्रायश्चित्तेषु कर्तव्या सद्य एव च निष्कृतिः। चतुस्त्रिद्दयेकवेदाः स्युस्तन्त्रज्ञाश्चाधिकारिणः॥ ७३॥ सद्यश्चेदेकवेदोऽपि बहुवेदो विलम्बने । आचार्यः सर्वतन्त्रज्ञस्तदा स्याचोत्तमो विधिः॥ ७४ ॥ अधमोऽपि विधिः कार्यः सद्योऽशक्तैरिति स्थितिः। पदवाक्यप्रमाणज्ञैर्वेदयज्ञवतस्थितैः॥ ७५ ॥ दक्षेजितेन्द्रियः शान्तैर्मूर्तिपैः सहितो गुरुः । एवं कुर्योद् विधानेन जलसम्प्रोक्षणं हरेः॥ ७६॥ आढकत्रयसम्पूर्णमिच्छदं कलशं शुभम्। सकूर्चं वस्त्रयुग्मेन वेष्टितं रत्नसंयुतम् ॥ ७७ ॥ शालिकूर्चस्थितं पूर्णं पुरुषसूक्तेन पूजयेत् । मूळेनाङ्गचतुर्मृतिविधिनार्घ्यादिभिः क्रमात्॥ ७८॥ तत्र विष्णुं महाविष्णुं सदाविष्णुं च विन्यसेत्। उल्लेखनादिकं कृत्वा संस्कृत्यामि च होमयेत ॥ ७९ ॥ पौरुषं विष्णुसूक्तं च चित्तिसुक्सप्तहोर्तृकम्। चतुर्होता च षड्ढोता पञ्चोपनिषदो जितम्॥ ८०॥ सावित्री व्याहतिश्चैत्र हंसःशुचिषदिसपि । मूलत्रयं च गायत्रीं जुह्यात् सुसमाहितः॥८१॥

**१. 'प्रतीक्ष' ख. ग. पाठः.** २. मे' ग. घ. पाठः. ३. 'धा' क. ख. पाठः. ४. 'म' च. पाठः.

हुत्वा हुत्वा स्पृशेद् बिम्बं कलशं भवनं तथा । मूलत्रयेण होमान्ते स्पृशेत् प्रसृतिमुद्रया ॥ ८२ ॥ सम्पातहुततोये<mark>न कलशस्थेन</mark> सर्वतः। परिश्रम्याग्रतो घारां कृत्वा सम्प्रोक्षयेत् कुद्यैः ॥ ८३ ॥ वास्तुहोमे कृतेऽन्तश्च वास्तोष्पदशपञ्चकैः । हुनेदृष्टसहस्रं तु पालाशं खादिरं तु वा ॥ ८४ ॥ तथा पञ्चशतं वापि कुर्यादष्टशतं तु वा। तावदाज्यं चरं लाजांस्तिलाञ् शालीश्र होमयेत् ॥ ८५॥ प्रत्येकमेवमेवं तु मन्त्रे मन्त्रे च होमयेत । यथालाभं तु होतव्यं शास्त्रदृष्टेनं त्रत्मेना॥ ८६॥ वैदिकानां हुनेदाज्यं शेषं वै मूलविद्यया। एवं कृत्वा विधानेन कौतुकं बन्धयेत ततः ॥ ८७ ॥ द्वादशाक्षरमन्त्रेण पद्मसूत्रेणें चैव हि। रात्रौ महोत्सवं कुर्याच्छज्जतूर्यस्वैः शुभैः॥ ८८॥ रात्री होमस्तु कर्तव्यो जलसम्प्रोक्षणं दिवा। प्रभाते सुमूहर्ते च प्रोक्षणं कर्तुमारभेत्॥ ८९॥ आवाह्य पूजयेद् देवं शङ्खनकादिलक्षणम्। साङ्गं द्वादशभिश्चैव दशभिर्मूर्तिभिः सह ॥ ९०॥ आदित्यरुद्रवस्वाद्यैः किन्नग्रदेश्व मंत्रुतम्। वाञ्चयादि सबिन्दुं च नमस्कागन्तमुत्तमम्॥ ९१॥

१. 'त' क. पाठः २. 'मेन' ख. ग. पाठः ३. 'न कर्मणा ॥', ४. 'ण वे बहु॥', ५. 'कं' च. पाठः

प्रणवादिकमन्त्रेण स्नापयेत सुसमाहितः। दोषोदकेन मन्त्रज्ञः स्नापयेद् भुवनेश्वरम् ॥ ९२॥ सक्ताभ्यां पूर्वमुक्ताभ्यां सकलध्यानसंयुतम्। पीठं गर्भमिलिन्दं च कपाटं भित्तिमेव च॥ ९३॥ मण्डपं प्राङ्गणं चैवं सर्वत्रं प्रोक्षयेत ततः। सूक्ताम्यां मूलमन्त्रेश्च परिवारान् स्वमन्त्रकैः॥९४॥ अर्चयेच क्रमात् सम्यग् गन्धपुष्पादिभिः शुभैः । दिशाबिल ततो दद्याच्छङ्खदुन्दुभिनिस्वनैः॥ ९५॥ प्रदक्षिणं ततः कृत्वा प्रणिपत्य क्षमापयेत् । बाह्मणान् भोजयेत् पश्चात् तेभ्यो दद्याच दक्षिणास्॥९६॥ स्नपनं चोत्सवं कुर्यादन्नाद्यं च स्वराक्तितः। आचार्यदक्षिणां दद्यान्मूर्तिपेभ्यश्च पूर्ववत् ॥ ९७ ॥ कपिलां च गुरोईद्यात् प्रणिपत्य क्षमापयेत्। वैष्णवान् पूजयेत सर्वानाशिषो वाचयेच तैः ॥ ९८॥ एवं कृते विधानेन सर्वसम्पद् भविष्यति ॥ ९८३ ॥ इति विष्णुसंहितायां सप्तविंशः पटलः ॥

अथ अष्टाविंदाः पटलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् कर्मशेषानँहं तव। यद्योगाञ्जायते सर्व कर्माविकलमुत्तमम्॥१॥ लेपादिदृषिते बिम्बे शुद्धिं कृत्वा यथोदिताम्। अभिषेकात् पुरा कार्याः शुद्धयोऽन्याश्च युक्तितः॥२॥

१. 'व प्रोक्षयेत् सुसमाहितः' क. पाठः. २. 'तः' ङ. पाठः. ३. 'यां प्रोक्षणपटलः सप्ताविंगः', ४. 'ननन्तरम् ।' च. पाठः.

वैष्णवानलनिर्दग्धब्रह्मत्वग्भस्ममिश्रितम् । तीर्थतोयं समालोड्य पञ्चेपत्ररसं तथा॥३॥ गोशृङ्गेणाभिषिच्याचीं तत्पिष्टैंर्लिपयेत् पुनः । सहादूर्वासदौभद्रासिद्धार्थरजनीयुतम् ॥ ४॥ दोषझं क्षीरिणां त्विग्भर्घर्षणं लेपनं तथा। दूर्वासिद्धार्थकल्केन सगव्येन च लेपनम्॥ ५॥ चन्दनागरुकर्प्रक्षोदैधूर्पः पुरेण च। परितो दीपमाला च कपिलाज्याब्जसूत्रजा॥६॥ पिष्पलत्वक्सहालक्ष्मीगन्ध्रनागाब्जकेसरैः। क्षीरित्वग्रससँम्पिष्टैर्लेपनं पञ्चभिस्तथा ॥ ७ ॥ स्नानप्रकारमालेपं धूपनं च विशेषतः। सर्वदोषहरं कुर्यात् स्थानवृद्धिकरं परम् ॥ ८ ॥ पूरणं त्रिविधं प्रोक्तमन्नपुष्पजलैः शुभैः। पुष्टिदं जयदं पुण्यमपमृत्युहरं तथा ॥ ९ ॥ सर्वदोषहरं श्रेष्ठं पायसान्नेन पूरणम् । कन्दाज्यशर्करापूपकदलीफलसंयुतम् ॥ १०॥ शुद्ध्यर्थे पुष्टिदं प्रोक्तं प्रायश्चित्तार्थमेव च । उत्सवेष्वपि कर्तव्यमात्माभ्युदयकाङ्क्षिभिः ॥ ११ ॥ धान्यतण्डुलवस्त्रस्थान् घटान् पञ्चाम्बुपूरितान् । हेमरत्नादिसंयुक्तान् सकूर्चान् पछ्ठवाञ्चितान् ॥ १२ ॥

१. 'झ', २. 'हा' च. पाठः ३. 'रवृक्षाणां त्विग्भिर्घर्षणलेपनम्' ग. पाठः ४. 'णाले' च. पाठः ५. 'क्षोद्रैर्घू' क. घ. पाठः ६. 'पैः', ७. 'संयुक्तैलें' ग. पाठः ८. 'मर्चाभ्यु' ९. 'न्वि' क. घ. पाठः

कमलादिभिगच्छाच कुशपुष्पाचलङ्कृतान् । वासोभिरहतैदछन्नान् गन्धपुष्पैश्च पूजितान् ॥ १३ ॥ सकलेन समालभ्य पञ्चिभः स्नापयेत क्रमात्। तथांच गन्धेरीव्येश्च पयोदध्याज्यकादिभिः॥ १४॥ सम्पूज्य विधिव ् गन्धैरालिप्याच्छाच वाससा । सुगन्धिनाहतेनैव सपीठं कवचेन तु ॥ १५॥ शुद्धपायसहारिद्रैस्तिलैः शुद्धविनिर्मितैः । पेयैलेंह्यैश्च चोष्यैश्च कर्न्दमूलफलादिभिः॥ १६॥ सुरसैर्बहुभिर्दिच्यैः सोपदंशैः समन्ततः । द्धिक्षीरगुलाज्येश्च कालपकैश्च पूरयेत् ॥ १७ ॥ शीतेनान्नेन पूरः स्यादनसूक्तादिभिः शुभैः। स्थापयेद् घटिकाः सप्त नादयेत् तूर्यनिस्वनैः ॥ १८ ॥ निवेदयेचतुर्दिक्षु पायसादि यथाक्रमम्। पञ्चभिर्वहासूक्तेन समिदाज्यचरून् क्रमात् ॥ १९ ॥ अष्टोत्तरशतं हुत्वा दिश्च भूतबलिं हरेत् । ततोऽनुज्ञाप्य तत् सर्वे विसृज्याप्सु विनिक्षिपत् ॥ २०॥ ततश्चाराधयेत् सम्यगन्नाद्यं चोत्सवं पुनः । स्नपनं कारयेदेवं सर्वसम्पद् भविष्यति ॥ २१ ॥ वर्णसङ्करविप्रेस्तु स्पृष्टेऽष्टशतमादिशेत्। सवर्णगामिभिश्वैवं ब्रह्मघेऽष्टसहस्रकम् ॥ २२ ॥ जलसंप्रोक्षणं चात्र गुरुतल्पगते तथा । सुवर्णस्तेयसंसर्गे जलसंत्रोक्षणं तथा ॥ २३ ॥

१. 'बैंव ग, २. 'द्रैंच्यै, ३. 'द्रैः शुद्धैः शु' स्त. ग. पाठः. ४. 'न्दापूपफ' घ. ङ. पाठः.

द्विजानां भोजनं चात्र स्वपनं चैत्र कारयेत । सुरापैरपि संस्पृष्टे जलमंत्रोक्षणादिकम् ॥ २८ ॥ गोदानं बहुविप्राणामन्नाद्यं स्नपनं तथा। वह्महत्यादिसंस्पृष्टेर्यदि म्पृष्टो जनादेनः ॥ २५ ॥ जलसंत्रोक्षणस्नानहोमाध्ययनभे(जनैः । भृहेमकपिलादानपारायणशनं तथा ॥ २६ ॥ एकसंपर्कविप्रेण प्रमादाद् यदि गम्यते । गेहं वा देविबम्बं वा जलसंघोक्षणं तथा ॥ २७ ॥ बहुसंपर्कविप्रैस्तु स्पृष्टे बहुगुणं तथा। चण्डालश्वपचैः स्पृष्टे प्रामादे बिम्ब एव वा ॥ २८ ॥ अचीद्रव्ये च संस्पृष्टे जलसंत्रोक्षणादिकम् । पञ्च षट् सप्त बाहानि महास्नानं द्विजार्चनम् ॥ २९॥ सप्तकारुजनैः स्पृष्टे विम्बे प्रासाद एव वा । जलसंत्रोक्षणसानगोदानान्नाद्यविस्तरः॥ ३०॥ चोररूपेण शुद्रैस्तु संस्पृष्टा प्रतिमा यदा । जरुसंप्रोक्षणान्नाचस्रपनैः शुद्धिरिष्यते ॥ ३१ ॥ चोररूपेण वैश्यैस्तु जलसंप्रोक्षणं कमात्। स्नपनं भोजनं चैव कारयेत् सुसमाहितः॥ ३२॥ मोहाद्थार्थकामाद् वा चाररूपेण चेन्नुपैः। जलसंप्रोक्षणेनैव शुद्धिः स्यानात्र संशयः ॥ ३३॥

१. 'संसर्गे ज' क.. 'संयोगे ज' च. पाठः. २. 'ध्ये'. ३. 'णं दानं गो' ख. ग. पाठः. ४. 'द्रेण सं' क. ग्व. ग. च. पाठः. ५. 'इयश्चे जल' क., 'इयरच जल' ङ. च. पाठः. ६. 'वे नृषः' ख. ग. पाठः.

वर्णीत्तमेन चेत् स्पृष्टश्लोररूपेण कंदावः । स्नपनं कारयेत् तत्र षोडशैत्र घटाः म्मृताः ॥ ३८ ॥ अस्तात्वा यदि भक्त्या तु मन्त्रसंस्कारवर्जितम् । द्विजोत्तमेन स्पृश्येत पञ्चगव्येन शोधयेत्॥ ३५॥ नुपेण यदि भक्त्या तु स्पृष्टो देवो जनार्दनः। यथोक्तैर्नविभः कुम्भैः स्नपनेनैव शुध्यति॥ ३६ ॥ वैश्येन यदि संस्पृष्टां भक्त्या मन्त्रविवर्जितम्। पञ्चाशत्कलशैरेव मपनेन विशुध्यति ॥ ३७॥ स्पृष्टेः श्र्द्रेण भक्त्या तु मन्त्रमंस्कारवर्जितम्। अष्टोत्तरशतेनैव कर्तव्यं स्नपनं पुनः ॥ ३८॥ सप्तकारुजनैश्चापि भक्त्या स्पृष्टे जनार्दने । जलसंप्रोक्षणेनात्र सपनेन चै शुध्यति ॥ ३९ ॥ एतेषां चेत् स्त्रिया स्पृष्टो मोहाद् वा यदि कामतः। पूर्वोक्ता निष्कृतिः कार्या शेषं बाह्मणपूँजनम् ॥ ४०॥ गोदानं च पुनः कुर्याद् गव्यस्नानं च युक्तितः। ब्राह्मण्या चोरमार्गेण स्पृष्टे तु मधुसुदुने ॥ ४१ ॥ स्तपनं कारयेच्छक्तचा बाह्मणानां च भोजनम । राजन्यवैश्ययोः स्पर्शे मोहाद् वा चौर्यकेण वा ॥ ४२ ॥ जलसंत्रोक्षणं स्नानं वित्रभोजनसंयुतम् । श्रद्रा यदि स्पृशेच्चौर्याद् गर्भगेहं तु वा विशेत्॥ ४३॥

१. 'हे'. २. 'तु' च. पाठः ३. 'भो' ङ. पाठः ४. 'द्व' ख. ग. पाठः. '२. 'ता' च. पाठः

जलसंत्रोक्षणं कुर्यान्महास्नपनसंयुतम्। अन्त्यजानां शुनां वापि गर्भे कारुस्त्रियापि वा ॥ ४४ ॥ प्रसूते प्रोक्षणं कुर्याद् द्वादशाहं दशैव वा। महास्नानं च कर्नव्यमुत्सवान्नाद्यसंयुतम्॥ ४५॥ वर्णजा यदि सूयेत प्रमादाद् देवमन्दिरे । जलसंप्रोक्षणं कृत्वा महास्नानेन शुध्यति ॥ ४६ ॥ क्षत्रिया वाथ वैश्या वा यद्यज्ञानात् प्रसूयते । जलसंप्रोक्षणं कुर्यात् त्रिदिनं वा चतुर्दिनम्॥ ४७॥ द्विराणं सूतशावर्तुस्तिकादाहकैः कमात्। एवंमार्गेण वै कुर्याङ्जलसंघोक्षणं बुधः ॥ ४८॥ पारायणं चाध्ययनं गोदानं मोजनं तथा। बलिभ्रमणवेलायां तत्पात्रं यानमेव वा ॥ ४९ ॥ पतद् यस्मिन् दिशाभागं तन्मन्त्रेणात्र होमयेत्। वृतेन हविषा चैव पालाशाष्ट्रशतेन च ॥ ५० ॥ तथा नित्यबलिस्पर्शे कृते श्वानद्विकादिभिः । मूलमन्त्रद्वयेनैव पञ्चोपनिषदा तथा ॥ ५१ ॥ विष्णुसूक्तेन चैवात्र होमं कुर्यात् समाहितः। प्रायश्चित्तेषु सर्वेषु जपहोमेषु शस्यते ॥ ५२ ॥ अष्टाक्षरं स्वसंख्यानं द्वादशाक्षरमेव वा । पात्रं प्रक्षाल्य तु स्नात्वा कृत्वा न्यासं यथाविधि ॥ ५३॥ सम्यगावृद्ध तां सूमिं गोमयनोपलिप्य च। पायसं श्रपयेन्मन्त्री घृतमिश्रं सुशोभनम् ॥ ५४॥

<sup>.</sup> १. 'थ' खु. ग. पाठः ব. 'ना'. ३. 'प्छ' च पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;द्विकः स्थान काककोकयोः' इति मेदिनी ।

ब्रीहिभिः स्थण्डिलं कृत्वा तस्मिन् वासाऽथ तण्डुलान् । कुशपुष्पाणि विनयस्य प्राक्ष्यास्त्रेण समाहितः॥ ५५ ॥ मूलेन विन्यसंत् पात्रं प्रणवेन स्पृशेत् पुनः । ततश्चास्त्रण संप्रोक्ष्य दक्षिणे शान्तिमचैयेत् ॥ ५६ ॥ हुत्वातं मूलमन्त्रेण प्रणवेनाज्यमव च । अष्टोत्तरशतं वापि सहस्रं वा यथाक्रमम् ॥ ५० ॥ हविःशषं ततः पश्चाद् बलिपात्रे विनिक्षिपेत्। तत् कृत्वा लिङ्गवत् प्रोक्ष्य मूलेनावाह्य पूर्ववत् ॥ ५८ ॥ कर्माचा शोधयित्वा वा तस्यामावाह्य पूजयेत्। पाद्यार्घ्याचमनं दत्त्वा गन्धपुष्पैरथाचीयेत् ॥ ५९ ॥ नमस्कृत्य ततः स्तुत्वा सोत्तरीयः समाहितः । उद्धृत्य व्याहृतीर्जप्या मूर्झि तारेण विन्यसेत् ॥ ६०॥ शङ्खतूर्यादिसंयुक्तं शनैर्गत्वा प्रदक्षिणम् । अन्तः प्रविश्य तत् पात्रमैशान्यां स्थापयेद् बुधः॥६१॥ उद्वास्य क्षालितं त्यक्तवा पात्रमन्यत् समाहँरेत् । अनुयागे नवं बिम्बं शोधयित्वाधिवासयेत् ॥ ६२ ॥ वैष्णवामौ तु जुहुयात् प्रायश्चित्तं विशेषतः। पञ्चोपनिषदैर्भन्त्रैराचार्यः सुसमाहितः ॥ ६३ ॥ पूर्णाहुतिं ततो दचाद् द्वादशाक्षरविद्यया । अधाक्षरेण जुहुयात् सनिदाज्यचरून् कमात् ॥ ६४ ॥ सहस्रं वा शतं वापि पञ्चविशतिमेव वा । लोहकुम्मं तु संगृह्य सुदृढं सूत्रवेष्टितम् ॥ ६५ ॥

१. 'ततः ॥ पुनश्चा' ख. ग. पाठः. २. 'ति ज' घ. ङ. च. पाठः. ३. 'ततः प्र' ख. ग. पाठः. ४. 'च' घ. ङ. च. पाठः. ५. 'ने' च. पाठः.

अष्टाविंशः पटलः ।

पूरियत्वा त विधिना सरत्नं हेमसंयुतम् । बीजैः सर्वैः समायुक्तं स्थापयेत् तत्र सुस्थितम् ॥ ६६॥ तत्रावाद्य हरिं पश्चात् पूजयेच विधानतः। पूर्वोक्तेनैव मार्गेण शेषं कर्म समाचरेत् ॥ ६७ ॥ रनपनं चोत्सवं कुर्याद् विधिदृष्टेन कर्मणा। संवत्सरं नरो भक्त्यौ समस्यच्ये जनाईनम् ॥ ६८ ॥ यत् फलं समवाप्नोति पवित्रारोहणेन तत्। न करोति विधानन पवित्रारोहणं तु यः॥ ६९॥ तस्य सांवत्सरी पूजा निष्फला कथिता बुधैः। तक्रमात् कर्तव्यमब्देऽब्दे पवित्रारोहणं हरेः ॥ ७० ॥ श्रावणस्य सिते पक्षे द्वादश्यां तु यथाविधि। सिंहस्थे वा रवी कार्यं कन्यायां तु स्थितेऽथवा ॥ ७१ ॥ कन्यया कर्तितं सूत्रं कार्पासं पैदाजं तु वा। क्षौमसूत्रं तु वा कुर्यादलामं दर्भसम्भवम्॥ ७२॥ नापयुक्तं कियायां स्थादन्यभक्तादिदृषितम् । त्रिगुणेन तु कर्तव्यं हीनमध्योत्तमं त्रिधा ॥ ७३॥ तत् सप्तविंशकं कुर्याञ्चतुष्पञ्चाशकं तथा। अष्टोत्तरशतं वा स्योदं वनमाला सहस्रिका ॥ ७४ ॥ फलं च मानुषं दिव्यं सालांक्यं मुक्तिरंव च। नाभ्यूरुजानुमात्रं स्यात परं विम्बप्रमाणतः ॥ ७५ ॥ यन्थयो द्वादश योक्ता द्विगुणास्त्रिगुणास्तथा । कर्तर्द्धं वनमालायां शतमष्टोत्तरं सेंदा ॥ ७६॥

१. 'न च मा', २. 'कः' च पाठः ३. 'पाङ्कजं' क. स्व. गरपाठः. ४. 'त्र्या' च पाठः 'र 'तुं वा ॥' करपाठः

अधिवासनसूत्रे तु ग्रन्थयो द्वादशैव तु । मन्त्रो द्विजेष्विदंविष्णुरन्येषु द्वादशाक्षरम् ॥ ७७ ॥ ताबदावर्तयेनमन्त्रं यावन्तो ग्रन्थयः कृताः। एकथा च दिधा चैव त्रिधा चापि पवित्रके ॥ ७८ ॥ कुङ्कमोशीरकपूरचन्दनादिविलेपनैः। य्रनिथमध्ये विलिप्याथ तत्त्वन्यासं तु योजयेत्॥ ७९॥ अधिवास्य पवित्राणि चैकाद्द्यामुपोषितः। गन्धपुष्पैः समभ्यर्च्य न्यसेद् देवाग्रतो निश्चि ॥ ८० ॥ तत्त्वज्ञानपरैः कार्यं पवित्रारोहणं हरेः । एकादश्यां तदभ्यच्यं मूलमन्त्रेण भक्तिमान् ॥ ८१ ॥ भूषादामनिवेद्यैश्च संपूज्य गरुडध्वजम् । नृत्तगीतादिसंयुक्तं जागरं तत्र कारयेत्॥ ८२॥ सोपवासः शुचिर्भूत्वा कृतज्ञप्यो जितेन्द्रियः। दचाद् दानं द्विजार्थभ्यो भक्त्याभ्यर्च्य हरिं स्मरन्॥८३॥ तत्राधिवासितं प्रातस्तदादायं पवित्रकम्। अतोदेवेति सूक्तेन विष्णोर्मूर्क्षि निवेदायेत् ॥ ८४॥ श्रद्भस्तु मूलमन्त्रेण येन वा पूजयेद्धरिम्। वेदघोषैर्जयस्तोत्रगीतमङ्गलनिस्वनैः ॥ ८५ ॥ पवित्रारोहणं कुर्याद् देवं विज्ञापयेत् ततः। मणिविद्धममालाभिर्मन्दारकुसुमादिभिः॥ ८६॥ इयं सांवत्सरी पूजा तवास्तु गरुडध्वज !। मन्त्रहीनं क्रियाहीनं भक्तिहीनं जनार्दन!॥ ८७॥

१. 'चाथ त्रि', २. 'सं'. ३. 'रं' च. पाठ..

यत् पूजितं मया देव! परिपूर्ण तदस्तु ते। वनमालां यथा देव! कौस्तुभं सततं हृदि॥ ८८॥ तद्दत् पवित्रतन्तूंश्च पूजां चेमां हदा वह । इति विज्ञाप्य देवेशं भक्त्यानम्य क्षमापयेत् ॥ ८९॥ ततश्च दद्याद् विशेभ्यो हरिमुद्दिस्य दक्षिणाम्। ततोऽनुपूजयेद् भक्त्या गुरुमन्यांश्र भक्तितः॥ ९०॥ मूलमन्त्रेण जुहुयाद् वह्नौ सघृतयांवकम्। ततश्च पूजयेद् भक्त्या विप्रान् दद्याच दक्षिणाम्॥ सर्वाश्चैवार्थिनः शक्त्या पूजयेदोदनादिभिः। यावत्तत्त्वयुता पूजा तावत्योऽङ्गुलयोऽत्र वा ॥ ९२ ॥ यावन्तो प्रनथयश्चोक्तास्तत्त्वैस्तैरनुमन्त्रयेत्। सांवत्सरीं शुभां पूजां संपाद्य विधिवन्मम्॥ ९३॥ त्वं पवित्र! बजेदानीं विष्णुलोकं विसर्जितः। इत्यद्वास्य द्विजे द्यात् तोये वा तद् विसर्जयेत्॥ ९४॥ इति विष्णुसंहितायांम् अप्राविशः पटलः ॥

अथैकोनत्रिंदाः पटलः।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् समयाचारलक्षणम् । दीक्षितानां तु सर्वेषां यद्योगात् सर्वसिद्धयः ॥ १ ॥ ब्राह्मणाद्याश्चतुर्वर्णास्त्रयर्रत्वेषां च दीक्षिताः । भक्ता जितेन्द्रियाः शान्ताः सर्वे समयिनः स्मृताः ॥ २ ॥ समयी दीक्षितः पश्चाच्चक्रवर्त्थभिषेकवान् । गुरुश्चैव तथाचार्यो भगवान् सप्तमः स्मृतः ॥ ३ ॥

१. 'पायसम्' ख. ग. पाठः. २. 'यां कर्मशोषपवित्रारोहणपटलो-ऽष्टाविंशोऽध्यायः॥' च. पाठः. ३. 'स्ते' ख. ग. च. पाठः.

यागः स्तोमो महायागश्चाध्वरोऽथ सवः ऋतः। हरिस्तोम इति जेयाः संप्त यागाः समासतः ॥ ३ ॥ वसन्ते च तथा ग्रीष्मे शरद्वर्षासु च क्रमात् । वर्णिनां विहिता दीक्षां सर्वेषां चोत्तरायणे ॥ ५ ॥ सकृद डिस्त्रिश्रतुर्दीक्षा सप्तकृत्वश्र वर्णिनाम्। तथा द्वादशकृत्वश्च कार्या वा प्रतिवत्सरम्।। ६ ॥ पुष्पपातवशान्नाम पूर्वमेव तु गृह्यते । तच्छर्मवर्मगुप्तान्तं दासान्तं चेह वर्णिनाम ॥ ७ ॥ केवलं समयीत्यादि इष्टब्यं केशवादिवत् । स्त्रीणां तु केशवाद्यास्या देव्यन्तास्त्रिषु कीर्तिताः॥ ८॥ शुद्राणां दासदास्यन्ताः सर्वेषां यागमेदतः। सर्वेऽपि दीक्षिताः सम्यक् सदौँ गुरुपरायणाः ॥ ९ ॥ वर्णाश्रमगतान् धर्मान् रक्षेयुः समयांस्तथा । गुरुदेवद्विजासीनां सर्वदा पैरिचर्यया ॥ १० ॥ व्रतोपवासनियमैर्भक्त्या चेच्छेयुरुन्नातिम् । नानिष्ट्वा देवमक्नीयान्नचादीक्षितवेक्मानि ॥ ११ ॥ निर्माल्यं न स्पृशेद दद्याह्यङ्घयेद् वाशनं कुतः । सर्वेषामेव देवानां निर्माल्यमशुचि स्मृतम् ॥ १२ ॥ विष्णुर्भुक्तं तु पुष्पादि शुचीत्याददत परे । कांस्यपात्रे न भोक्तव्यं न वन्द्यां चान्यदेवता ॥ १३ ॥

१. 'कथिता', २. 'चापि व' स्त. ग. पाठः. ६. 'च।' घ. ङ. च. पाठः. ४. 'वें' च. पाठः. ५. 'ती' स्त. ग. पाठः. ६. 'वरिव-स्थया' स्त. ग. ङ. च. पाठः. ७. 'मपि दे' क. पाठः. ८. 'भ' च. पाठः. ९. 'न्याश्चान्यदेवताः ॥' इ. पाठः. अदीक्षिताचयोग्येषु सिद्धान्तं न प्रकाशयेत्। नोद्रक्ययाभिभाषेत न चण्डालैर्नचान्त्यजैः ॥ १४ ॥ न कुदेशे वसेन्नित्वं न न पाषण्डिभिः सह तिर्थक् पुण्डूं न कुर्वात नो द्विट्कारं न सङ्करम् ॥ १५॥ शाङ्गीष्ठं लशुनं शियु धान्याम्लं चार्विक पयः। पिण्याकं कोरदूषं च छत्राकं वर्जयेत् सदा ।। १६ ॥ आसनं शयनं यानं नातिष्ठेचकरूपकम्। प्रतिमासिबिधौ नान्यप्रतिमास्तुतिमाचरेत् ॥ १७॥ शुणुयान परीवादं नच कालं वृथा नयेत्। चकाङ्को विष्णुनामाङ्कपुत्रभृत्यपशुभवेत् ॥ १८॥ तत्रीव तु क्षिरः कृत्वा स्वपेद यत्र रविर्गतः। नामिगोगुरुविप्राचीभान्येष्वङ्घी प्रसारयेत् ॥ १९ ॥ मत्स्यकूर्मवराहाणां नच मांसानि भक्षयेत्। विप्रामिवेष्णवाश्वत्थान् गाश्च कुर्यात् प्रदक्षिणम् ॥ २०॥ विध्वीर्गृहाणि सर्वाणि दृष्ट्वा भत्तयाभिवादयेत ! न बाहुस्यां तरेत् सिन्धं न गवा नान्यवाससा॥ २१॥ न नम्भो वा विशेत तीयं न घावेद वर्षसंभवे। अर्ध्वपुण्ड्रास्तु ये मर्त्यास्तान् सर्वाञ्छक्तितोऽर्चयेत्॥ २२॥ अग्रभिक्षां सदा दद्याद् ग्रासमुष्टि गवां तथा । नाद्यात् पर्युषितं चान्नं नागतं परगेहतः॥ २३॥ शिरस्रपृष्टेन तैलेन नाङ्गं किञ्चदुपस्पृशेत्। नानन्तर्घाय चासीत नान्यभक्तं प्रपूज्येत् ॥ २४ ॥

१. 'च्युरूपायि' घ. ङ. च. पाठः.

प्रत्यक्षलवणं नाचान्नियासामेध्यजानि वा । वैष्णवैदीक्षितैर्विपैर्विवादं न समाचरेत्॥ २५॥ अन्त्यजं वा श्वपाकं वा नावमन्येत वैष्णवम् । विष्णवर्थान्येव कर्माणि सर्वाणि मनसा स्मरेत्॥ २६॥ अपि प्राणपरित्यागं कुर्याद् विष्णुनिमित्ततः। कृतेन कर्मणा येन भगवान् मुवनेश्वरः॥ २७॥ प्रसीदिति हि तत् कार्य कमेंदं वैष्णवैः सदा। सत्पर्थे मनसि न्यस्ते वाणी तिष्ठति सत्पर्थे ॥ २८ ॥ इन्द्रियाणि च सर्वाणि तस्मात् तच्छिक्यमादितः। उपकारः परो धर्मः सर्वेषामिति निश्चयः ॥ २९ ॥ तस्मात् सर्वप्रयक्षेन सर्वेषां हितमाचरेत्। दानानि कीर्तिभ्यांसि मध्यमानि फलेष्वतः॥ ३०॥ रहस्यदानं कर्तव्यं पात्रकालादियोगतः । पात्रे सर्वाणि देयानि दातव्यानि मनस्यिना ॥ ३१ ॥ देवमेव समुद्रिश्य यशस्तत्रानुषङ्गिकम् । जितेन्द्रियस्य मकस्य मानसो धर्म उत्तमः ॥ ३२॥ काविकः प्राकृतस्योक्तो मध्यमस्य तुं वाचिकः। कियारूपः समृतो धर्मो ज्ञानरूपं तु तत्परम् ॥ ३३॥ ज्ञानेन मोक्षमामोति ज्ञानाशी चेष्यते किया । केवलं त्विह विद्यानं धर्मस्यानुग्रहाद्वते ॥ ३४ ॥ नालं चेतो भवाविष्टं प्रसाद्यितुमञ्जसा । तिदिष्ट्रानन्तरायार्थं प्राप्य ज्ञानमनुष्रहात्॥ ३५॥

१. 'च' स्त. ग. पाठःः २. 'पस्तु 'तत्परः' इ., 'पं तेतः परम्। स्त. ग. मठः.

ततः साध्यो भवेन्मोक्षस्तद्भक्तरेव नापरैः। प्रासाद स्थापितं देवं सर्वदा न प्रकाशयेत् ॥ ३६ ॥ अन्यत्राचनवेलायां पूजनान्ते प्रकाशयेत्। अशुचिद्रैव्यसंसर्गं जनसम्मर्दमेव च ॥ ३७॥ प्रासादे वर्जयेश्वित्यं लोकोपकरणानि च । वैदिका वैष्णवा मन्त्राः शान्तिकाः पौष्टिकास्तथा ॥ ३८॥ यथायोगं प्रयोक्तव्यास्तन्त्रमन्त्रास्तद्नतरे । ऋक्षु ये पावना मन्त्रा यजुष्वपि च सामसु॥ ३९॥ अथर्वणेषु चादेया देवपूजादिकर्मसु । ये मन्त्राः परमं देवं साक्षाछक्षेण वाश्रिताः ॥ ४० ॥ साङ्गाः पृथगुपादेयास्तान् विचार्यात्र योजयेत्। नहि तेम्यः परं किञ्चिद् वाङ्मयं भुवि विद्यते ॥ ४१ ॥ कामदं च पवित्रं च ये मन्त्रा वैदिकाः स्मृताः। तैरेव कृतसस्कारे वंशे जातः स्वयं पुनः ॥ ४२ ॥ तानुपेक्ष्यापरान् मन्त्रान् नानुवर्तितुमहिति । कर्मकाण्डप्रधानास्तु वैदिका विधयः स्थिताः ॥ ४३ ॥ कामकामीर्नियोक्तव्यास्तां तामाश्रित्य देवताम् । मन्त्रास्ते वैदिकाः सिद्धाः संभूय पृथगेव वा ॥ ४४ ॥ कर्मेसिद्धौ प्रवर्तन्ते प्रायो नानाफलाश्रयाः। तेऽन्वीक्ष्यान्वीक्ष्य संग्राह्या वैष्णवैर्वेदवादिभिः॥ ४५॥ तत्पूजायामिदं तन्त्रं भवत्येव निबन्धनम्। तज्जात्वा वैदिकान् मन्त्रानन्यानुद्धृत्य च स्वयम् ॥४६॥

१. 'ई' च. पाउँः २. 'चा' ख. ग. पाउः

इदं च तन्त्रभात्मन्य पूजयेत् पुरुषोत्तमम्। यो जपस्तुत्युपस्थानं तैः कृत्वानुस्मरन् हरिम् ॥ ४० ॥ पठेन्मन्त्रान् यथान्यायं स मुख्यो विष्णुयाजकः । जपयज्ञं विशेषेण ये तु कुर्वान्ति वैदिकैः ॥ ४८ ॥ काले पूजां च कुर्वन्ति तेषु संप्रीयते हरिः। ध्यात्वार्कमण्डले विष्णुं वेदमन्त्रैराभिष्टुतम् ॥ ४९ ॥ धार्यमाणे तथैवाग्नौ जुहुयात कार्यासिद्धये। तत्र यत् केवलं ध्यानं वेदान्तोक्तमनाश्रयम् ॥ ५०॥ न तत्रेन्द्रयदौर्बल्यात् कर्मस्थस्याधिकारिता । यथा गिरितटाग्रस्थवनस्पतिफलेच्छया ॥ ५१ ॥ उपाये वर्ततेऽश्रान्तस्तथासौ यत्नमाचरेत् । सर्वत्र ऋमवान् यतः कार्यो नेच्छैव केवला ॥ ५२ ॥ तत् कायवाङ्मनोयोगैः कमादिच्छेत् पैरां ग्रतिम् । निराकारे तु या भक्त्या पूजेष्टा ध्यानमेव वः ॥ ५३ ॥ रमणीयमिवाभाति तदनर्थस्य कारणम् । स्थूलभावप्रसङ्गीनि जन्मनास्येन्द्रियाणि हि ॥ ५४ ॥ सूक्ष्मार्थं न प्रपद्यन्ते चिराच किमुताचिरात् । नच रूपं विना देवो ध्यातुं केनापि शक्यते ॥ ५५ ॥ सर्वरूपनिवृत्ता हि बुद्धिः कुत्रास्य तिष्ठति । निवृत्ता ग्लायते बुद्धिनिद्रया वा परीयते ॥ ५६ ॥ तस्माद् विद्वानुपासीत बुद्धा साकारमेव तम्। अस्ति तस्य परोक्षं तदिति किञ्चिद्नुस्मरेत् ॥ ५७ ॥

१. 'योगं स' ख. ग. पाठः २. 'गति पराम् ।', ३. 'झाः क. पाठः ४. 'तु', ५. 'व' खे. ग. पाठः

सर्वथाकारमुद्दिष्टं न परित्यज्य पण्डितः। परं देवसुपासीत सुक्तये वा फलाय वा ॥ ५८॥ मन्त्रैराबर्लमानेस्तु विष्णुपादसमाश्रयैः। स्वरूपं लक्ष्यते बुद्धौ तत्प्रसादेन नान्यथा ॥ ५९ ॥ मक्लर्थाः सर्वमन्त्राः स्युः स्तोत्राणि ध्यानमर्चनम् । सा यस्य हृद्ये तीवा स मक्तो नान्य इष्यते ॥ ६०॥ श्रियाणि देवदत्तानि कर्मजान्यश्रियाणि च। र्यः पश्येत सततं बुद्धा स भक्तो नेतरो जनः ॥ ६१॥ तस्य योगमयं विद्यादाकारं सार्ववस्तुकम्। नित्यं भक्तानुकम्पार्थं ध्येयो मन्त्रसयस्तु सः ॥ ६२ ॥ यदा निवृत्तकर्मासौ निर्वाणे रमते बुधः। तदा सूक्ष्मशरीरं तं पूजयेत् पुरुषोत्तमम् ॥ ६३॥ शक्तयोऽस्यायुधाकारा विज्ञेया बाहवी दिशः। द्यौर्मूर्घा पृथिवी पादौ दृष्टिरकों मनः शशी ॥ ६८॥ अच्छेचोऽयमदाह्योऽयमक्केचोऽञोष्य एव च । नित्यः सर्वर्गतः स्थाणुः पूज्यो नित्यं मनीषिभिः॥ ६५॥ यदा यदा प्रसन्ना घीर्घ्यायेत सूक्ष्मं तदा तदा। सीदन्ति संशयेनैव यतयोऽप्यत्र विक्रबाः ॥ ६६ ॥ आगमार्थ दृढं कुर्यात सर्वविद्याभिरात्मवान् । विवेकेन च शुद्धेन नागमस्यैव संप्रवम् ॥ ६७ ॥ स्वगृह्ये धर्मशास्त्रे च यदुक्तं तत् सदीचरेत्। तन्त्रोक्तमविरुद्धं चै कुलवर्णाश्रमानुगम् ॥ ६८ ॥

१, 'पश्येत स' च. पाठः २. 'मा' ख. ग. च. पाठः ३. 'यत इ' स. ग. पाठः

स्त्रीश्द्राणां तु सर्वेषां नौपनायनिकक्रिया । दीक्षोपनयनं तेषां तान्त्रिकश्च मनाग्विधिः ॥ ६९ ॥ तान्त्रिकास्तन्त्रमन्त्राः स्युर्विधयश्च तदाश्रयाः । मूलमन्त्रेश्च गायच्या वैदिकैश्च त्रिधा किया ॥ ७० ॥ विट्छूद्रयोर्नृपे विशे सर्वं वा विप्र इण्यते । होमादिषु स्वमन्त्राः स्युरनुलोमास्तु वा सदा ॥ ७१ ॥ चतुर्वर्णोद्भवाः सर्वे प्रतिलोमानुलोमजाः। तत्रानुलोमजाः श्रेष्ठा वर्ज्यास्तु प्रतिलोमजाः॥ ७२ ॥ प्रतिलोमेषु सर्वेषु सूत एकस्तु गृह्यते। नाईन्खेवेतरे दीक्षां वर्णाश्रमबहिष्कृताः॥ ७३॥ ब्रह्मचारी गृहरथक्ष वानप्रस्थो यतिस्तथा । चतुर्घाश्रमिणो मिन्नाः पुनश्चाचारभेदतः ॥ ७४ ॥ तत्राचो ब्रह्मचारी च लिङ्गी शिष्य उपासकः। अक्षारलवणाशी यो भैक्षाहारो मिताशनः ॥ ७५॥ स्थिप्डलाजिनशायी च ब्रह्मचारी स उच्यते। एवं कमीणि यः कुर्याचकादिकृतलक्षणः॥ ७१ ॥ देवतासधने सक्तः स लिङ्गीति प्रकीर्तितः । भैक्षमात्रेण जीवन् यः पठेच्छुश्रूषुरर्चकः॥ ७७॥ नान्यकार्यपरो नित्यं स शिष्यः परिकीर्तितः । तिसन्ध्यं पूजर्यन् देवं नान्यकार्यपरश्च यः॥ ७८ ॥ त्रिः स्नात्वानुचरेत्रित्यं गुरुं स स्यादुपासकः। वती गृहस्थ एवाट्य आचार्यो गृहिणस्तिवमे ॥ ७९ ॥

१. 'यन्' क. ख. च. पाठः. २. 'येहे' क. पाठः.

चत्वार इह सम्प्रोक्तास्तथैवाचारभेदतः। वतोपवासी नक्ताशी नियताची जितेन्द्रयः ॥ २०॥ ऋतुगामी मिताहारो व्रती मूलपरः सदा। यज्ञाध्ययनदेवाचीशिष्यादिभरणोद्यतः ॥ ८१ ॥ गृहस्थ इति विज्ञेयः स्वदारव्रतिको नरः। सर्वातिध्यपरो नित्यं कामभोजी सुखान्वितः ॥ ८२ ॥ देवोत्सवपरो भक्तः पर्वयाज्याट्य उच्यते । याजनाध्यापने युक्तो यागे वैदिकतान्त्रिक ॥ ८३ ॥ नित्ययाजी जित्रकोध आचार्योऽनुत्रहोन्मुखः। तथा वैखानसस्तन्त्री गुरुनिष्कल एव च ॥ ८४ ॥ वानप्रस्थश्रतुर्धैव तन्त्रेऽस्मिन् परिकीर्तितः । अक्षारलवणाशी यो व्याख्याता पुत्रदारवान् ॥ ८५ ॥ स्थण्डिलाजिनशायी च ध्यायन् वैखानसः सदा । वन्यवृत्तिस्त्रिसन्ध्याचीं जपहोमपरायणः॥ ८६॥ वल्कलाजिन्वांस्तन्त्री दर्भशायी जपन् सदा । त्रिःस्नायी नियतावासश्चीरी मूलफलाशनः॥ ८७॥ तीर्थस्नातोऽर्चयन् ध्यायन् द्विषट्कजपवान् गुरुः । यहच्छालाभसन्तुष्टो नक्तभोजी दृढवतः॥ ८८॥ चीरी विमत्सरो मौनी निष्कलोऽह्रस्त्रिरचेयैन्। हंसः परमहंसश्च भगवान् प्रभुरित्यपि॥ ८९॥ चतुर्विघः समाख्यातस्तन्त्रेऽस्मिन् दीक्षितो यतिः। शङ्ख्यक्रधरो नित्यमेकदण्ड्येकमेक्षमुक् ॥ ९०॥ 'यो' च. पाठः. २. 'हि त्रिर' क. पाठः. ३. 'येत्'

सदाचीं कमीवद् ध्यानी हंसो जपपरः सदा। अहैतनिएतो दण्डी ज्ञानध्यानपरायणः ॥ ९१ ॥ शान्तोऽशिखोपवीतश्च मैक्षाहारो व्रतस्थितः। यतिः परमहंसः स्यात् तन्त्रकर्माण निष्ठितः॥ ९२॥ राङ्कचक्रवसीशिक्यकमण्डलुपवित्रवान्। त्रिदण्डी पात्रवान् भिक्षुर्भगवान् योगपट्टभृत्॥ ९३॥ एतान्येव वहन् निसं छत्रं प्रतिकृति तथा । चक्रयागेन देवेशमर्चयन् नियतात्मवान् ॥ ९४ ॥ त्रिसन्ध्याराधने युक्तः सत्त्वस्थो जपवान् प्रभुः। विषुवायनयोर्जन्महादशीश्रवणेषु च ॥ ९५ ॥ अष्टम्यां च नवम्यां च पञ्चम्यां न स्त्रियं वजेत्। मूलेन परिषिच्यान्नं स्पृष्ट्वा पीत्वा जलं तथा ॥ ९६ ॥ ध्यात्वान्तः पुरुषं मौनी दीतैवैश्वानरं तथा । प्रणवेनाहुतीः पञ्च कुर्यात् पञ्चात्मने तैतः॥ ९७॥ वक्रमात्रं यसेत् पिण्डं न हसेनोहिजेत दा । त्यजेत् सर्वत्र चापल्यं भोक्तव्यं शब्दवर्जितम् ॥ ९८ ॥ श्वोदक्यान्त्यजपाषण्डिकाकदेवलकुक्कुटान् । कारकान् वा सदा पद्येन् सायात् त्यक्तासमञ्जसा ॥ पञ्चोपनिषदो जप्त्वा प्रोक्षयेत प्रणवेन च। विष्णुशाथ महाविष्णुः सदाबिष्णुरिमे त्रयः ॥ १००॥ सवनेषु कमात् पूज्या जपध्यानादिभिः सदा । प्रातस्तु विष्णुगायत्री मध्याहे हादशाक्षरम् ॥ १०१ ॥

१. 'याजी हं', २. 'ते' स्व. ग. पाठः. ३. 'सं' च. पाठः. ४. 'न्त' ङ. पाठः. ५. जिन् स' स्व. ≅ पाठः. ६. 'श्येक् स्ना' च. पाठः.

मायमष्टाक्षरं नित्यं मुलं वा सर्वदा जपेत्। उत्थायानु गुरुं स्नात्वा ध्यात्वा देवं प्रपूजमेत् ॥ १०२ ॥ निर्गच्छेत् सव्यपादेन प्रविशेचालयं पुनः। गुरोरनुज्ञया भैक्षं चरेत् पात्रेण शं वदैन् ॥ १०३ ॥ गुरवे दर्शयित्वा तु विन्यसेत् तदनुज्ञया । आचम्य मूलमन्त्रेण हुत्वामौ समिधः शुचिः ॥ १०४॥ आसने सुखमासीनः पादौ विन्यस्य भूतले । पात्रं च वामहस्तेन स्पृशंन् प्राणाहुतीृश्चरेत् ॥ १०५ ॥ यधैतिष्ठदनाचान्तो भुक्तवानासनाद् द्विजः। स्नानं सद्यस्तु कर्तव्यं तस्मात् तत्रैव चाचमेत् ॥ १०६॥ सन्ध्यामुपास्य भूयोऽपि हुत्वा च समिधस्तथा। अर्चियत्वा हरि भिक्षां चरेत् पूर्ववदेव च ॥ १०७॥ एवं प्रातश्च सायं च गुरोर्वचनमास्थितः। गुरोरनुज्ञया पश्चाद् गृहस्थाश्रममाश्रितः॥ १०८॥ स्नात्वा तमर्चयेन्नित्यं ततः कमीणि चाचरेत् ॥ १०८१ ॥

इति विष्णुसंहितायामेकोनत्रिंशः पटलः ॥

अथ त्रिंशः पटलः ।

अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् योगं भागवतं परम् । यदन्येरश्रुतं पूर्व हितानां परमं हित्तम् ॥ १ ॥ यक्ताहारविहारस्तु युक्तचेष्टः समाहितः । योगं भागवतं नित्यमभ्यसेन्नियतात्मवान् ॥ २ ॥

१. 'रु' क. पाठः २. 'देत् ॥' ख. ग. घ. ङ. पाठः. ३. 'उ' ख. ग. पाठः ४. 'यां समयाचाररुक्षणपटल एकोनित्रंशः' च. पाठः

पश्चकालविभागज्ञी मितभाषी मिताशनः। कामकोधादिजिद् भक्तः समलोष्टारमकाञ्चनः ॥ ३ ॥ समयाचारसंयुक्ती जपध्यानपरायणः। एकान्ते विजने स्थाने निवाते शब्दवर्जिते ॥ ४ ॥ बद्ध्वा योगासनं मौनी योगं युझीत योगवित्। पूजियत्वा हरि पूजां तत्रैव प्रतिपादयेत् ॥ ५ ॥ किङ्करत्वेन चात्मानं कृताञ्जलिरधोमुखः। न याचेत फलं किञ्चित् प्रसन्नो दास्यति स्वयम्॥ जानासेव हि कार्ल स भक्तिपूजागुणागुणान्। प्रसन्नस्त्वनुगृह्णीयात त्वरया न कदाचन ॥ ७॥ नत्वेव नानुगृह्णीयाज्जन्मान्तरशतेष्वपि । कर्मणां पंच्यमानानामपरेषां परिक्षये॥ ८॥ प्रकाशयति भक्तानां हरिः कुवैन्ननुप्रहम् । तसस्तु संपदेवास्य पुरस्तादुपलक्ष्यते ॥ ९ ॥ क्षीयन्तेऽस्यारयो निसं वर्धन्ते संपदः स्वयम् । फैलं त्वयत्नाद् भूयः स्यान्नश्यन्ति व्याधयः स्वयम्॥ न कचिचास्य संक्लेशो वर्धन्ते पशवः प्रजाः। दीर्घं चास्य भवेदायुर्जायन्ते सुभगाः प्रजाः॥ ११॥ प्रशंसन्ति जनाश्चेनं चोरयेयुर्न दस्यवः । अनुपद्रवमेश्वर्य चिरं तिष्ठत्ययन्त्रितम् ॥ १२ ॥ धर्माद्यभिमुखी घीः स्याद्धमीदिपराङ्मुखी। मुखेनैवापरान्तश्च पुण्यकालें भविष्यति ॥ १३ ॥

१. 'चिन्त्यमा', २. 'फलन्ति यला भूयोऽस्य नश्य' क. स्व. ग. च., 'फलन्ति यत्ना भूयस्यो नश्य' ङ. पाठः

जन्मोत्कृष्टकुले भूयो भक्तिश्च पुनरच्यते। उत्कृष्टतम एव स्यात तथा जन्मनि जन्मनि ॥ १४॥ अक्तिष्टमष्टधेश्वर्यं तत्प्रसादाद् भविष्यति । विहरेदिच्छया दीर्घ निर्वाणं वा तथाप्नुयात् ॥ १५॥ भक्तेष्वस्य प्रसादेन भवितव्यं तु सर्वथा। भ्रष्टोऽपि विविधान् कामानाप्नुयान्न विमुच्यते॥ १६॥ किन्तु कमीनुबन्धेन संसारे क्लेशसम्भवः। तस्मात् तद्भक्तिरेवास्य संपदां कारणं अवेत् ॥ १०॥ तज्ज्ञानेन नृणां भक्तिवधनीया प्रयत्नतः। वर्धिता तु विशेषेण सैनं नयति सत्पथम्॥ १८॥ तस्मात् कार्यो विवेकोऽत्र गुणदोषा यथा स्थिताः। चिन्तयेदिखलान् दोषानेकान्ते शुद्धमानसः ॥ १९॥ कामकोपादिभिर्मुक्तं मनः शुद्धं भविष्यति । अभ्यासेन भवेच्छुद्धिर्मनसो योगवर्त्मनि ॥ २०॥ शुद्धे मनिस तद्भक्तिजीयते तस्य निश्चला । तस्यां समुपजातायां तत्त्वे चेतोऽवतिष्ठते ॥ ३१ ॥ रागद्वषपरीतस्य विफलं तत्त्वदर्शनम् । तस्मात् तौ पूर्वमुत्सायौँ तैत्त्वं सम्यग् दिदृक्षुणा ॥२२॥ पुण्यदेशेषु दृष्टेषु भयेषु मरणेषु च। तथा रोगावमानेषु वैराग्यमुपजायते ॥ २३॥ मरणादिषु दृष्टेषु स्वयमेव समाहितः। बुद्धा विवेकमातिष्ठेन्नित्यं वैराग्यकारणम् ॥ २४ ॥

१. 'क्रोधादि' ङ. च. पाठः. २. सत्त्वं' च. पाठः.

विकारजायते भक्तिवैराग्यं चास्य सर्वदा । ततस्तत्त्वगता बुद्धिभीवष्यत्यनपायिनी ॥ २५ ॥ न मोगेषु प्रसक्तः स्थानन कुर्याद् दुर्लमे मतिम्। अल्पेन परितृष्टः स्यानित्यं भागवतो बुधः॥ २६॥ विपाकं कमणामेव पश्येत पश्यन् प्रियाप्रिये। इद युक्तामदं नेति नानुशोचेत् कदाचन ॥ २७॥ प्रमुखं नात्मनः किश्चिदिति पश्येद् विवेकवान् । घोषयेनेव कृत्यानि न कुर्यात् संभ्रमं कचित् ॥ २८॥ न चाकाङ्क्षेद् यशः किञ्चिद् देवदेवस्य पूजनात्। पया मनः प्रियेष्वेवं सक्तं देवे च भावयेत् ॥ २९॥ निसं मक्तौ तु जातायां जायते तत्त्वदर्शनम्। तत्विद यत्र तत्रस्थो मुक्तसङ्गः परिवजेत् ॥ ३० ॥ एक एव पुनस्तीर्थं क्षेत्रं चानुवजेत् सदा । भक्ता देवमनुध्यायेत् तन्निष्ठस्तत्परायणः ॥ ३१ ॥ अन्तकाले च ते समृत्वा तत्सायुज्यमवाप्नुयात । विस्कोऽखिलतत्त्वानि विलाप्य प्रमात्मानि ॥ ३२ ॥ कृत्वा निर्विषयं चित्तमुद्रीसीनो विमुच्यते। ऐश्वर्यें प्रियतो योगी न देवं जातु विस्मरेत् ॥ ३३ । यतः कालक्रमेण स्यादुपधातोऽन्यथा ध्रुवम्। सायुज्यं प्रतिपन्नारतु ये मक्ताः शुद्धचेतसः ॥ ३४ ॥ ते विष्णोः किङ्करा नित्यं भवन्ति निरुपद्रवाः। तेषां मक्खपराधेन संसारः संभवेत् पुनः ॥ ३५॥

१. 'पा' क. पाठः.

अन्यथा स्थितिरेव स्याद् वैराग्यान्मुक्तिरेव वा । निवृत्तास्तु विशिष्यन्ते सर्वेभ्यस्तत्त्वद्श्यानः ॥ ३६॥ नैव तेषां भवो भूयः प्रमादो वेह कश्चन । मुक्तिरेव तु विज्ञेया गतीनामुत्तमा गतिः॥ ३७॥ अन्यास्तु गतयः सर्वाः सत्रमादाः स्युरघुवाः। तथापि मतिवैचित्रयादुभयं संमतं नृणाम् ॥ ३८॥ ऐश्वर्यमपवर्गी वा कस्यचित् किञ्चिदेव तु । तद्गता मक्तिरेवैषामुभयस्यापि साधैनी ॥ ३९॥ समाधेर्वर्धमानस्य विभागाद् भेदकारिणः। सत्त्वस्थे यत्नतश्चित्ते योगाङ्गानि निषेवते ॥ ४० ॥ तेषु स्थित्वा सारेद् विष्णुनेकाग्रेण तु चेतसा । तमः क्षरित तेनास्य रजश्च वशिनः क्रमात् ॥ ४१ ॥ ततो जन्मभिरुत्कृष्टैः सिद्धिमेवाधिगच्छाते । यदा तु सत्त्वमातिष्ठेदसपृष्टी रजता कचित्॥ ४२॥ ततोऽस्य मुक्तिरेव स्यात् सायुज्यं वा महात्मनः। तस्माद् भक्ति सदान्विच्छेद् यास्य सर्वस्य कारणम् ॥ भक्तावच्यवमानायां भवेच्छ्रेयोऽस्य नान्यथा । अन्तरायास्तु ये नित्यं योगाभ्यासस्य दूषकाः ॥ ४४ ॥ तेषु प्रसज्यमानेषु तत्त्वदर्शनमाश्रयेत्। नातिवेळं सदाम्यस्येन्न शरीरं च पीड्येत्॥ ६५॥ विषयेभ्योऽपि यतेन निवर्तत रानैः रानैः। अपूर्वदर्शने चैव लोकवादायने तथा ॥ १६॥

१. 'व स्यादुम' ख. ग. पाटः २, 'घि' च. पाटः ३. 'घौ बतमा' ख. ग. पाटः ४. 'ष्टः' ङ. पाटः

मोविचनतात्राति च योमिक्छिनरो बि्धः। निकुतेष्वेषु सर्वेषु मन्दिः पुंसो विवर्धते ॥ ४७॥ विषया दुरसजाः सेव्या धर्मशास्त्राविरोधिनः। बह्वपायत्वयोगेम यतात् वेच्छा निवर्तयेत् ॥ ४८ ॥ येभ्यो निवर्तमानस्य मनः शुद्धं भवेत सदा। निवृत्तेरभ्युपायश्च शुंद्धिरेव परात्मनः ॥ ४९ ॥ शुद्धावादियमाणायां बीमत्सुर्विषयेष्वयम् । जायते नाशुचिष्वेष संसगोंऽस्य भविष्यति ॥ ५०॥ अशुचीनामसंसगीिकेत्तमस्य प्रसीदति : प्रमादे निःस्पृहस्यास्य माफिमीकिस्ततो भ्रुवा ॥ ५१ ॥ शब्दादिविषयाञ् जित्वा रुद्धा हाराणि सर्वशः। प्रविलाप्येन्द्रियाण्यन्तिश्चन्त्यत् परमं पदम् ॥ ५२ ॥ संयम्य मारुतान् पञ्च योगान्यासेन योगवित । स्थिरीकृतमना नित्यं ध्यायेत् तत् परमं पदम् ॥ ५३ ॥ वर्णीश्च पञ्चवायूनामन्त्रस्थानां विन्विन्तयेत्। मध्ये मध्ये तु पूर्वेषां ऋमाद् ध्येयाः परे परे ॥ ५८॥ काशवर्णो भवेख शामहे सक्तोद्रपानोऽस्य मध्यमः। विद्युत्रफुरितमा व्यान उदानः कुन्दसन्निभः॥ ५५॥ समानस्तु ततो ध्येयः शुंद्धस्फटिकसन्निभः। एवं ध्यात्वा मिरुध्यान्तः क्रमशः पञ्च मारुतान् ॥ ५६॥ षड्डानि च विज्ञाय प्रयुक्तीत यथाविधि । प्राणायामोऽत्र पूर्व तु प्रत्याहारोऽथ धारणा ॥ ५७ ॥

ततस्तकः समाधिश्र ध्यानं चाङ्गाने षट् कमात्। ये प्रोक्ता योगिभिः पूर्वं पूररेचककुम्भकाः ॥ ५८ ॥ प्राणायामास्तु विज्ञेया मात्राभिस्ते पृथक् कमात्। जानुं प्रदक्षिणीकृत्य न द्वतं न विलम्बितम् ॥ ५९॥ क्रियते योऽङ्गुलिस्फोटः सा मात्रेह प्रकीर्तिता । यदा हादशमात्राभिः पूरकः क्रियते तदा ॥ ६०॥ रेचको द्विगुणाभिः स्यात् त्रिगुणाभिश्व कुम्भकः। प्राणानां यस्तिवहायामः क्रमादेवं प्रकीर्तितः ॥ ६१ ॥ सर्वशास्त्रेषु शास्त्रज्ञैः प्राणायामः स उच्यते । धौरणा तु भवेद् या सा प्राणायामैस्निभिः स्मृता॥६२॥ इयामा पीतारुणा शुक्का कमाञ्ज्ञेया च घारणा । नाभिमध्यगतेनादौ बीजेन पुरुषात्मना ॥ ६३॥ वायव्या धारणा कार्या सा दयामा पूरकौत्मका। ततो विश्वात्मबीजेन रक्तेन हृदि या कुँता ॥ ६४॥ आमेयी सा समुद्दिष्टा द्वितीया रेचको मता। कण्ठे निवृत्तिबीजेन पीतेन ऋयते तु या ॥ ६५॥ माहेन्द्री सा समुद्दिष्टा घारणा कुम्भकात्मिका। मूर्झि सर्वात्मबीजेन शुक्केनैतैस्त्रिभिस्त्रिभिः॥ ६६॥ कियते धारणा यान्त्यौ वारुणी सा प्रकीर्तिता। स्थितेषु तेषु बीजेषु चैतन्यं धार्यते यदा ॥ ६७ ॥ तद्गुणान्वितमित्येव जगत् सर्वं तदा सरेत्। नाभ्यादिषु यथोदिष्टं बीजं भूतगुणात्मकम् ॥ ६८ ॥

१. 'मिस्तु त्रि' च. पाठः. २. 'प्रधारणा म', ३. 'णा', ४. 'त', ५. 'की स्मृता', ६. 'सा', ७. 'वं' ख. ग. पाठः.

क्रियाभिर्धार्यते याभिस्तित्कया धारणा मता । अन्वयन्यतिरेकाभ्यां यसाद् यदुपलभ्यते ॥ ६९॥ धारणादिषु कालेषु स तर्कः सम्प्रकीर्तितः। आवपयासरूपेण यथाकर्म गुणात्मकम् ॥ ७०॥ समाधिश्रेह विज्ञेयो धारणाभिस्त्रिभिस्त्रिभिः। ध्यातृध्येयस्वरूपं यत् तत्र रुन्ध्यात् प्रदर्शनम् ॥ ७१ ॥ समाधित्रिगुणं यावदेवं ध्यानस्य लक्षणम् । एवं सर्वात्मना यस्ये ज्ञेयेस्तुल्यः कथञ्चन ॥ ७२ ॥ योगोऽसौ योगिभिः प्रोक्तो विज्ञानक्रमयोगतः। गुणानां यः समाहारः सहायस्य च चेतसः ॥ ७३ ॥ सद्भावभावतो बुद्धा स योगश्चेह कीर्तितः। म च ज्ञानिकयाभेदाद् ज्ञेयो योगो हिधा बुधैः॥ ७४॥ अन्तःकरणवृत्त्या या तेषामात्मैकता मता । ज्ञानयोगः स उँद्दिष्टः कर्मयोगः कियात्मकः ॥ ७५ ॥ इष्ट्रादी कर्मयोगेन ज्ञानयोगेन तं यजेत्। कायिकैवीचिकैश्रेव मानसैश्र पुनः क्रमात्॥ ७६॥ स्थूले निवेशितं चित्तं पुनः सूक्ष्मे निवेशयेत् । पररूपे यदा युक्तस्तदासौ मुक्त उच्यते॥ ७७॥ परात्परतरं ज्योतिश्चिद्रूपमचलं ध्रुवम् । यः प्रपश्यति बुद्धासी न पुनर्भुवि जायते ॥ ७८॥ तस्मात् सर्वेपयत्नेन भक्तो योगी भवेत् सद । युक्तो देवमुपासीत सिाईरेवं भविष्यति ॥ ७९ ॥

१. 'स्त्रि'क. पाठः. २. 'च', ३. 'मु', ४. 'वैतमु' ग्व. ग. पाठः.

एवं ते सक्ट्राख्याता मयाल्या विष्कुसंहिता। साक्षाहि णुसुखादेषा मया प्राप्ता युमान्तरे ॥ ८० ॥ ज्ञानानां परमं ज्ञानं गुह्मानां गुह्ममुत्तमम्। हितानां च हितं नान्यदतो रक्ष्यमिदं त्वया ॥ ८९ ॥ यबाहं श्रुतवान् पूर्वं साक्षाद् भगवतो मुखात्। तथेदमाखिलं तन्त्रं मया तुभ्यं निवेदितम् ॥ ६२ ॥ नादीक्षिताय दातव्यं नासंवत्सरवासिने। नाम्कतायाविनीताय नान्यभक्ताय वा कचित्॥ ८३॥ कृतज्ञाय विनीताय शुचये ब्रह्मचारिणे। वक्तव्यं सर्वथाचार्येरित्येवं विष्णुशासनम् ॥ ८४॥ गुप्तं हि स्थापयेत् सर्वमगुप्तं नारायेनरः। तस्मात् सर्वप्रयत्नेन गोप्यमेतंत् सदा बुवैः ॥ ४५॥ यः पठेच्छ्णुवानित्यं श्रावयेद् वा समाहितः। सर्वपापविनिर्मुक्तो विष्णुलोके महीयते ॥ ८६॥ तस्माद् भक्तेरिदं नित्यमध्येयं श्राज्यमेव च। पुस्तके लिखितं नित्यं पूजनीयं प्रयत्नतः॥ ८७॥ यत्रेदं प्रयतिनित्यं पूज्यते पुस्तकैरियतम् । न तत्र व्याधिचोरादिभयं किश्चित प्रजायते ॥ ६८ ॥ तस्मात् सर्वप्रयत्नेन गृहे सततमर्चयेत् । स्थापयेद् गोपयेचात्र वर्धते श्रीरचञ्चला ॥ ८९॥ इति विष्णुसंहितायीं त्रिशः पटलः ।।

### शुभं भूयात् ।

१. 'कर्मज्ञा' च. पाठः. ्र. 'त्यम् चनीयं प्रकलतः', ३. 'के', ख. ग. पाठः. ४. 'यां योगपटलक्षिशः' च.माठः.



# **व्लोकानुक्रम**ग्गी

| -                               |               | जज्ञानादिह यः कुर्यान्  | २३.६४         |
|---------------------------------|---------------|-------------------------|---------------|
| अकारं दक्षिणे चैव               | ११.२४         | अंजिलः प्रथमा मुद्रा    | ७.२           |
| अकृतायां तु निष्कृत्यां         | २४.४          | अण्डमध्यगतं पद्म        | 2.44          |
| अक्लिष्टमष्टधैश्वयँ             | ₹0.8%         | अतः प्रतिष्ठानिपुणैः    | <b>१</b> ५.२० |
| अक्षराणि तुवाक् प्रोक्ता        | 34.4          | अतो देवेति सुक्तेन      | २४.६२         |
| अक्षाराकलुषं शुद्धं             | १५.न६         | अत्यन्तोपह्ता या        | १२.३म         |
| अगर्भव्रणरन्ध्रादि              | \$8.80        | अथर्वणेषु चादेया        | 38.80         |
| अग्न <b>आ</b> याहिमंत्रेण       | ₹8.€0         | षथर्वाङ्गिरसो नाभिः     | १७.४६         |
| अग्निवर्णश्चतुर्वाहु:           | <b>9.00</b>   | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | <b>२.</b> १   |
| अग्नीषोमात्मिका विध्या          | 4.8€          | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | 8.8           |
| अम्ते: पितृणां रोगेशो:          | २३.३८         | भय वक्ष्यामि संक्षेपात  | €.8           |
| अग्नेश्च जननं कुम्भ             | 3.08          | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | ₹0.₹          |
| अग्नी च करूपयेत्                | €. € ₹        | वद वक्ष्यामि संक्षेपात् | १३.₹          |
| अग्नो हुत्वाखिलान्              | \$ \$ - X     | वय वक्ष्यामि संक्षेपात् | \$8.8         |
| अस्त्यादीन्द्रान्त <b>मष्टौ</b> | <b>१३.</b> १७ | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | ₹ <b>५.</b> ₹ |
| अग्त्यादीशानपर्यन्त             | २६.२१         | अय वस्यामि संक्षेपात्   | १ द. १        |
| अग्न्यायतन संयुक्तं             | ٤.५           | अथ वक्याति संक्षेपाद्   | ₹4.8          |
| अग्रतो वैनतेयं                  | ६.५४          | अथ वक्ष्यामि सक्षेपात्  | ₹ . १         |
| अग्रतोऽस्त्रेण वर्धन्या         | १०.२६         | अय वक्ष्यामि संक्षेपात् | ₹७.8          |
| अग्रभिक्षां सदा दद्याद्         | ₹5.35         | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | 8.38          |
| अङ्गप्रत्यंगभेदेन               | 23.62         | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | २८.१          |
| अंगरागं च मालां च               | १६.११६        | अय वक्ष्यामि संक्षेपात् | ₹.35          |
| अंगानि च तयोर्न्यस्य            | 4.37          | अथ वक्ष्यामि संक्षेपात् | 7.8           |
| अंगुलायांनचन्यूनं               | १४.१०६        | अय वक्ष्यामि संक्षेपाद् | <b>फ.१</b>    |
| अंगुल्यर्धार्धयुग् वामे         | २३.२७         | अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् | 85.8          |
| अंगुल्योऽप्सरसः कट्यां          | १७.५६         | अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् | 82.8          |
| अंगुष्ठादिवितस्त्यन्तं          | 88.00         | अध वक्ष्यामि संक्षेपाद् | ₹.₹           |
| अङ्ष्ठाभ्यां लिखे               | છ.છ           | अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् | १७.१          |
| अच्छेद्योऽयमादाह्यो             | २६.६५         | अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् | 20.8          |
| अच्युतस्यापि पूजायां            | ७.४७          | अय वक्ष्यामि संक्षेपाद् | २१.१          |
| अच्युतोऽच्यवनाद्                | 3.40          | 🕶 वक्ष्यामि संक्षेपाद्  | 22.8          |
| 9                               |               |                         |               |

# <sup>ग्र</sup>लोकानुक्रमणी

| अय वक्ष्यामि संक्षेपाद् | २३.१          | अनेन मंत्ररूपेण            | २७.४४  |
|-------------------------|---------------|----------------------------|--------|
| अथ वक्ष्यामि संक्षेपाद् | 28.8          | अनेन स्नपनेनास्तु          | २६.४३  |
| अय वक्ष्यामि संक्षेपाद् | ₹0.8          | ंअन्तकरणवृत्त्या या        | ४७.०६  |
| अथ वक्ष्यामि संक्षेपान् | 4.8           | अन्तकाले च तं स्मृत्वा     | ₹0.३२  |
| अय वक्ष्यामि संक्षेपान् | 9.8           | अन्तः प्रवेशयेत्           | २२.5२  |
| अथ वक्ष्यामि संक्षेपान् | 8.3           | अन्तर्भण्डपमानीय           | 28.90  |
| अयाकृष्णेन चाइवत्थे     | २६.६५         | अन्तर्मण्डलदण्ड            | १६.२४  |
| अदीक्षिताद्ययोग्येषु    | 38.38         | अन्यत्र वा शुभे स्थाने     | 9.88   |
| अद्भि: सम्पूरितान्      | १६.७६         | अन्त्यजं वा श्वपाकं        | ₹8.₹   |
| अधमं कीतमर्चायां        | १५.१०४        | अन्यत्रार्चनवेलायां        | 78.30  |
| अधमोऽपि विधिकार्यः      | २७.७४         | अन्यशा स्थितिरेव           | ₹0.3€  |
| अध रस्तत्समोऽन्योष्ठ    | १४.८४         | अन्यास्तु गतयः सर्वः       | ₹0.₹   |
| अधिकारं स्वकीयं         | ₹₹.४६         | अन्येऽपि याज्ञिका          | 38.88  |
| अधिकारे समादध्यान्तरं   | १०.द६         | अन्योन्य पृष्ठसंस्थे       | २३.६५  |
| अधिवासनसूत्रे तु        | 25.66         | अन्योन्यं दक्षिणाक्षिभ्यां | २३.६८  |
| अधिवास्य पवित्राणि      | २८.५०         | अन्वारब्घेन होतब्यं        | 20.50  |
| अधिवार गाग्रतश्चैवं     | 28.EX         | अपनवं पार्थिवं शस्तं       | १४.६२  |
| अध्यातमसंहतं सर्वं      | १०,६६         | अपराह्ले तु सम्प्राप्ते    | १६.३४  |
| अध्य दत्त्वा क्षमस्वेति | ६.६४          | अपरेद्युस्तथा दुग्हवा      | २५.६५  |
| अनक्षरेषु कोष्ठेषु      | ४.६२          | अपामांगंसमिद्भिस्तु        | १६.४९  |
| अनंगुष्ठास्त्रि पर्वाणो | 88.800        | अपि प्राणपरित्यागं         | 28.39  |
| अनन्तं पादुकं विद्याद्  | 23.42         | अपि सौवर्णकं वृक्षं        | १२.२६  |
| अनन्तं साम्बुजं         | ¥ \$ . \$ ¥   | अपूरसन्तुभिर्धाना          | \$8.48 |
| अनामा पृष्ठसंलग्ना      | ७.५४          | अप्तोर्यामस्तथो हस्यः      | १७.६२  |
| अनाराधश्व निर्देश:      | २५.१२         | अब्दमधं त्रिमासं वा        | 20.5   |
| अनिमित्तीन निष्कान्तं   | २५.६४         | अभिमनत्र्य हवि: स्कन्नं    | २४.5६  |
| अनिवारितमन्नाद्यं       | ११७८          | अभिमानो न कर्तव्यः         | ११.४४  |
| अनिष्टदर्शनेऽप्येवं     | <b>१</b> २.७४ | अभिवाद्य गुरुं शिष्य:      | २.६    |
| अनुस्तमंत्रकायेंऽत      | २७.६६         | अभेदेन स्थितं              | २:२५   |
| अनुपारिषदाश्चान्ये      | २२.२६         | अभ्यसेच्च द्विजैरेव        | २.७    |
| अनुयागे नवान्येव        | २४.६७         | अयनस्य च शक्तेश्च          | 9.09   |
| अनुमानं भवेद्           | २.१५          | अयं स इति चोक्त्वान्ते     | १६.१२३ |
| अनेक कोटि संघैशच        | १६.६७         | अरण्ये पर्वते तीर्थे       | २३.७४  |
| अनेन दूषणेनाच           | 3.85          | सरत्निमात्रे पीठस्य        | १६.१२८ |
|                         |               |                            |        |

| अरं द्वादशधा कुत्वा          | 8.22        | अष्टाक्षरेण सम्प्रोक्ष्य            | 22.4   |
|------------------------------|-------------|-------------------------------------|--------|
| क्षरू मुखवदस्यूनं            | \$8.62      | अष्टाक्षरेण सर्वत्र                 | १६.४४  |
| अरू मुखवदस्दूनं              | 88.85       | अष्टाक्षरेण सर्वास्तान्             | २६ ३४  |
| अध्यद् यथीनि चान्यानि        | 84.68       | अष्टांगुलं भवेद वृत्तं              | ۲.६    |
| अर्चनं देवदेवस्य             | ₹.₹४        | अष्टाशोनानि पर्वाणि                 | 88.88  |
| अर्चनं सर्वकालं              | २.२द        | अष्टाष्टाहुतयश्चात्र                | 20.200 |
| अर्चेयित्वाः समुद्राश्च      | १६.४८       | अष्टाष्टाहुतिभिहु त्वा              | 30.08  |
| अर्चयेच्च ऋमात्              | २७.६५       | अष्टेष्टकानिधानेऽपि                 | १३.२   |
| अचीद्रव्ये च संस्पृष्टे      | 35.78       | अष्टोत्तरशतं जप्त्वा                | २६.४५  |
| अची त्यजति देवेशो            | 58.8        | अष्टोत्तरशतं हुत्वा                 | १६.५७  |
| अल्पतेजाश्च रूक्षश्च         | <b>८.६७</b> | अष्टोत्तरशतं हुत्वा                 | 25.30  |
| अलंकारैनिवेद्यं पच           | ₹७.६६       | अष्टोत्तरशताध्याय                   | 8.28   |
| अलंकृते यथाशोभं              | 88.33       | अष्टोत्तर सहस्रं तु                 | 20.28  |
| अवर्जितं नवं पुष्पं          | 88.88       | अष्टोत्तर सहस्रं वा                 | 38.38  |
| अवर्णा सा समाख्याता          | 8.44        | असंवृतस्वरै: कालमरं                 | 7.88   |
| अवस्त्राहृत अम्लानं          | 84.84       | असारा दुष्टदेशः                     | १३.८३  |
| ध वृद्धिकृदि शत्रुध्नमु      | १४.२३       | असुरे स्यात् तदा                    | 38.88  |
| अव्यक्तं बुद्धयहकारौ         | 8.3         | असान्तिष्येऽभिषेक                   | २६.४   |
| अशुचीनामसंसर्गा              | \$0.48      | अस्त्रदग्धी करी                     | १७.२   |
| अशेषं वाङ्मयं चेदं           | ₹.₹€        | अस्त्रदृष्ट्या समालो <del>क्य</del> | १६.४२  |
| अश्वकृष्णो च दिक्ष्वेषां     | इ.५४        | अस्त्रेण क्षालिते                   | ₹.₹    |
| अश्वत्यवटपत्र(मा             | 3.88        | अस्नात्वा यदि भवत्या                | २८.३४  |
| अश्वत्यशंकुना रेखाः          | १३.१३       | अहते वाससी दद्यात्                  | १६.११५ |
| अश्वत्यैः खदिरैः             | २५.६१       | अहतैश्चैव वासोभिः                   | 80.5€  |
| अश्वत्थोदुम्बर               | २६.४४       | अहिर्बुधिन: पिनाकी                  | २२.३६  |
| अष्टतालाधमा ज्ञेथा           | १४.७६       | अह्नि प्रदक्षिणं                    | २०,८७  |
| अष्टमान्त्य स्वरान्त्याम्यां | ५.३६        | आ                                   |        |
| अष्टम्यां च नवश्यां          | 78.88       | आकर्षे च वशीकारे                    | 7.05   |
| अष्टांशोनाः ऋमादन्या         | 88.808      | आगमस्य वयं कर्तुं                   | 28.80  |
| अष्टाक्षरमयो नित्ययं         | 3.8         | आगमार्थं दृढं कुर्यात्              | २६.६७  |
| अष्टाक्षरं स्वसंख्यानं       | २८.५३       | आग्नेयादिषु कर्तव्या                | २३.५३  |
| अष्टाक्षरेग निर्माल्यं       | २४.३७       | आग्नेयादिषु कोणेषु                  | ६.५०   |
| अष्टाक्षरेण बीजानि           | १५.३८       | आग्नेयी सा समुद्दिष्टा              | ३०.६४  |
| टाक्षेरण संजप्तं             | १६.६६       | आगोध्यां स्थण्डिले                  | १६.४७  |
| 3,10                         | 1 1 1 1 1 1 |                                     | 1      |

| आचम्य तु कृतन्यासः          | २१.२७       | आद्यांगमितरालाभे                            | २६.६१⁻         |
|-----------------------------|-------------|---------------------------------------------|----------------|
| आचम्याचतनीयं च              | २७.६७       | आद्यादिमु <b>द्ध</b> रेत्                   | ५.१६           |
| आचान्तमु पवेश्याग्रे        | \$8.88      | आद्यावकारी बुद्ध्याख्यी                     | <b>१</b> ७.5   |
| आचान्तः सकलो                | ₹०.३८       | आधाय सकुशे हस्ते                            | २७.४८          |
| आचान्तो न्यस्य              | ६.१∙        | आधायाग्नि परिस्तीर्य                        | 5,58           |
| आचार्यकुण्डादुद्घृत्य       | 359.78      | आधारभूतं सर्वस्य                            | 8.88           |
| आचार्य पूजयेत               | १८.७४       | आबार शक्तिमत्रे ष्ट्वा                      | १२.८४          |
| आचार्य पूजयेत               | 78.07       | आपगावायु विष्णुभ्यो                         | २७.३७          |
| आचार्यः सर्वथा ग्राह्यः     | १६.६        | आपः सिद्धार्थका दूर्वा                      | २७.१५          |
| आचार्यः सुस्थितो            | 38.38       | आपोहिष्ठादिभिः प्रोक्ष्य                    | २१.२४          |
| आचार्यानुमतादेव ऋिया        | ₹ € . ४     | आप्तप्रोक्ततया तंत्रं                       | 38.5           |
| आचार्यो न स मंतव्यो         | १७.5₹       | आप्यामस्वेति च क्षीरं                       | 86.808         |
| आचार्यो मूर्तिपालेभ्यो      | 38.38       | आराध्य विधिना देवं                          | २२.२           |
| आचार्यो यजमानश्च            | 88.40       | आर्चायां या तु विन्यस्ता                    | 29.69          |
| आचार्यों यजमानस्य           | 38.88       | आलिख्य मण्डलं                               | ११.३           |
| अज्यं समर्प्यं तत्          | 83.80       | आवर्तयद्भिऋत्विक्                           | २४.३६          |
| आज्यस्थाली प्रणीतां         | १५.६३       | आवाहने विसर्गे च                            | <b>4.</b> 34.  |
| अाज्याहुति सहस्र            | १८.३१       | आवाहयेत्ततो देवं                            | १६.११३         |
| आढकत्रय सम्पूर्ण            | २७.७७       | आवाह्य पूजयेद्                              | 70.80          |
| आत्मजीवोदरश् <u>रो</u> त    | 3.08        | आवृत्तिगणनं मुद्रा                          | 84.83          |
| आत्मानं योजयित्वाय          | ६.३०        | आवृत्तिगणनं मुद्रा                          | १४.६२          |
| आत्मानं सर्वगं              | १७.१३       | आशिषो वाचयेद्                               | २४.७           |
| आत्मानं सह शिष्यैस्तु       | ११.७६       | आशिषो वाचयेद्                               | ₹.₹£           |
| आदाय समतां नीत्वा           | १०.८२       | आसनं ग्राममये                               | २३.७०          |
| आदावन्ते च योक्तव्या        | २७.४०       | आसनं शयनं यानं                              | 78.80          |
| आदिकस्था जलहीना             | १२.१२       | आसने वस्त्रसंवीते                           | 88.80          |
| आदित्यरुद्रवस्वाद्यै:       | 33.05       |                                             | 78.80X         |
| आदित्या विश्वदेवाश्च        | २३.१०       | आसने सुखमासीनः                              | ११. <b>६</b> ५ |
| आदित्योऽदितिपुत्रत्वा       | ₹.६६        | आसने स्थापयित्वास्य                         | 28.8E          |
| आदिपंकौ द्विशो वर्ग         | <b>4.</b> 4 | आ सप्तरात्रात् संघ्यासु<br>आहुतीनां सहस्रोण | 4.62           |
| आदिभूर्तेः समाकृष्ट         | ३.५६        |                                             | 4.41           |
| आदिहन्तां क्रमात्           | 5.80        | इ<br>इडा च पिंगला नाड्यौ                    | 5.23           |
| आदौ तारनमोमध्ये             | x-33        | इतरेषां तु हस्ताभ्यां                       | ७.४२           |
| आद्यन्तयोः परीषेकः          | २७.३२       | इति तंत्रस्य तंत्रत्वं                      | ₹.१₹           |
| ्र<br>झाद्ययोर्या शिला सैषा | 8.88        | इति पृष्टास्तु ते ब्रुयुः                   | 78.58          |
|                             |             | 6 4 44                                      |                |

|                            | <b>श्लोकानुक्रमणी</b> |                                            | <b>7.8.8</b>     |
|----------------------------|-----------------------|--------------------------------------------|------------------|
| इति प्रार्थ्यं तमादाय      | 38.38                 | इहागतोऽस्मि भद्रं                          | <b>१.</b> ११     |
| इति भागवतान्तोऽन्यो        | ₹.३७                  | cks                                        | 1.1              |
| इति मंत्रेण संस्पृश्य      | २४.५२                 | ईकारश्च ततो                                | ध.७              |
| इति विज्ञापितो भक्त्या     | 2.33                  | ईशमूब्ति निऋं त्यंघ्रो                     | १२.५१            |
| इतिविज्ञाप्य संतोष्य       | 20.0                  | ईशाग्निपितृरो <b>गाणां</b>                 | 23.88            |
| इत्याघोष्य बहिर्दिक्षु     | २२.६३                 | ईशित्वादिकृमात् सम्यक्                     | १८.२६            |
| इत्युक्त्वान्तर्हिते       | 2.20                  | ईशोग्निः पितरो रोग                         | 23.80            |
| इत्युक्त्वा शोधितां        | २६.१२                 |                                            | 8.74             |
| इत्युक्त्वोद्धृत्य         | १२.७४                 | ईश्वराद् ब्रह्मण:<br>उ                     | 1.14             |
| इत्येवमादयो ज्ञेयाः        | 30.58                 |                                            | ५.७६             |
| इत्येवं सर्वमुद्राणां      | 88.0                  | उच्चाटे गच्छतु                             | १ <b>५</b> - ५ २ |
| इदमाप इमं मे च             | १६.१०३                | उच्छिष्टाद्यशुभं सर्व                      | 8 £ . £ &        |
| इदं च तंत्रआलब्य           | 28.80                 | उच्छ्रयश्वेति संस्थाप्य                    | 28.32            |
| इदं विष्णु: हिरण्यवर्णा    | २६.६४                 | उच्छ्वञ्चस्व तथा                           | ₹6.38            |
| इन्द्रकृतुमिति प्राच्या    | ₹.38                  | उत्तमानां तु बिम्बानां<br>उत्तरेऽपिन्यसेद् | 88.24            |
| इन्द्रं अग्नि यमं चैव      | ६.४२                  | उत्तरअभग्यसम्<br>उत्तरे सर्वंदः सर्व       | २३.२१            |
| इन्द्रविष्णु मरुद्भयो      | २७.३३                 | उत्पतन्ति पुरस्तादित्य                     | २५.२             |
| इन्द्रश्च अग्नि यम         | २२.२१                 | उत्पातेषूपजातेषु                           | २४.४             |
| इन्द्रः श्यामो यमः         | ६.७४                  | उत्पूर्वश्चानुपूर्वश्च                     | 80.30            |
| इन्द्राकारं भवेद्          | ६.७६                  | उत्सवं तीर्थयात्रां च                      | २५.६५            |
| इन्द्रादीन् होमयित्वैवं    | 88.5                  | उत्सवश्च तथा यात्रा                        | 38.8             |
| इन्द्रादीशावसानं तु        | १२.४३                 | उत्सेघनिगमो तुल्यौ                         | \$8.33           |
| इन्द्रार्केयमविश्वाख्या    | २६.६२                 | उत्सेधं दशधा कृत्वा                        | 88.70            |
| इन्द्रियाणि च कर्वाणि      | 38.38                 | उदकुम्भं हविश्छत्रं                        | २१.१७            |
| इन्द्रियाणिन्द्रियार्थाश्च | ३.४८                  | उदकैकनिधि सम्यग्                           | \$0.83           |
| इन्द्रियाणीन्द्रियार्थाश्च | ३.७८                  | उदबुध्यस्वेति मंत्रेण                      | १४.४२            |
| इन्द्रो यमश्च वरुणः        | 3.55                  | उदरं कुण्ड इत्युक्तं                       | 3.2              |
| इमा आपः शिवा गव्यै         | २७.४                  | उदुम्बराश्च न्यग्रोध                       | १६.१०१           |
| इमा आप: शिवा संतु          | २६.११                 | उद्घाट्यनयने चास्य                         | १६.१०७           |
| इमाः सुमनसः पुष्पं         | २७.१४                 | उद्घृत्य व्याहृतीः                         | २२.८१            |
| इयं सांवत्सरी पूजा         | २८.८७                 | उद्यानोपवनोपेता                            | 82.30            |
| इष्टकास्तु निधायैवं        | १३.१=                 | उद्वास्य क्षालितं त्यक्त्वा                | २६.६२            |
| इष्ट्वादौ कर्मयोगेन        | ३०.७६                 | उदास्य सुस्थितं                            | २४.७४            |
| इष्ट्वा हरिं च दिग्देवान्  | १४.३८                 | उन्मादः पचनागारे                           | 77.80            |
|                            |                       |                                            |                  |

| उपचारः स्मृतो भेद        | ३.७७       | एकद्वित्रिसमाख्याता     | २२.४१:  |
|--------------------------|------------|-------------------------|---------|
| उपचारे च योक्तव्या       | 38.8       | एकबेरं शिलालोह          | १४.६=   |
| उपत्वाग्ने देवस्यत्वा    | २६.६६      | एकमुक्तवा गुरुः         | ११.६२   |
| उपघानद्वयोपेतं           | १५.६८      | एकवर्णा सुवर्णा च       | 88.8    |
| उपर्युपरि संकल्प्य       | ٤.४४       | एकसंपर्कविप्रेण         | २८.२७   |
| उपवीतमथाद्यें न          | २७.5       | एकांशं पादुकं विद्यात्  | १६.२८   |
| उपवेश्य यथान्यायं        | १६.११      | एकादश नवांशाश्च         | ₹5.€    |
| उपस्तीर्यं शूभेपात्रं    | 80.33      | एकादशास्य विज्ञेया      | ३,२०    |
| उपस्तीर्योदगुद्वास्य     | १०.३२      | एकान्ते तु प्रतिष्ठाप्य | 18.608  |
| उपस्पृश्य कृतन्यासः      | १८.७१      | एकेनैव प्रयोगेण         | \$ 8.0  |
| उपाधिभेदाद् ये त्वाहुः   | ३.८३       | एकैकं चैव होतव्यं       | 5.98    |
| उपाये वर्तते श्रान्तः    | 28.42      | एकैकं दशहोमेन           | 3.88    |
| उपोष्य दर्भशय्यायां      | 28.98      | एकैकस्य क्रमादन्या      | 9.20    |
| उभे कनिष्ठिके बद्ध्वा    | 9.38       | एकैव सा परा सूक्ष्मा    | ६-५६    |
| उल्लेखनादिकं कृत्वा      | 98.3       | एकोऽप्यात्मा बहु ष्वेव  | ₹.₹ ४.  |
| उल्लेखा द्याज्यभागान्तं  | १३.८       | एतच्च दृश्यते यत्र      | २.३२    |
| उष्णीषादियुतो मौनी       | 28.88      | एतत् तत् परमं           | ४.१७    |
| <b>=</b>                 | , , ,      | एतत् पचांगमुद्दिष्टं    | ५.२५    |
|                          | 0.5.011    | एतत् सर्वमुपानीय        | २१.५०   |
| कर्णासूत्रेण बध्नीयात    | १६.६५      | एतत् सूक्ष्मशरीरं       | 8.33    |
| कर्व्व तुःपट्टिका ज्ञेया | १६.३८      | एतान्येव वहन नित्यं     | 83.39   |
| ऊर्ध्वाङ्गुष्ठो भवेन्    | 08.0       | एताभिः अक्तिभिर्युक्तः  | ४.३०    |
| कर्ध्वाङ्गुष्ठो वाम      | 9.3        | एते चान्ये च विज्ञेयां  | २४.१३   |
| 雅                        |            | एते वै द्वारशादित्या    | २२.३=   |
| ऋग्यजुस्सामजैमंत्र :     | 8.28       | एतेषां चेत स्त्रियां    | ् २५,४० |
| ऋतवो बाहुमूलस्था         | ₹.₹€       | एभिरेवाखिलद्रव्यैः      | 74.90   |
| ऋतुगामी मिताहारी         | 28.58      | एभिर्मन्त्र रुपस्थाय    | 25.80   |
| ऋत्विगम्योऽपि तथा        | 84.70      | एवमिष्ट्वा यथान्यायं    | २३.५२   |
| ऋषभं कुंजरं नाग्रे       | २४.३१      | एवमेकं बहुन् दापि       | 90.47.  |
| ऋषयो रोमकूपस्थाः         | ₹.२३       | एवमेव विधानेन           | 34.55   |
| <b>ए</b>                 |            | एवं कुण्डशरीरं तु       | न,२४    |
| एक एव त्रिधारूपो         | ३.७६       | एवं कृत्वा दिशाहोमं     | 25.88   |
| एक एव पुनस्तीर्थ         | .3 o. 3.8. | एवं ऋमेण यो विष्णुं     | २३,५१   |
|                          | F.3        | एवं चतुर्विधा मुद्रा    | ७.५८    |
|                          |            | ,                       | ,       |

|                           |            | 9                       | 1-1-          |
|---------------------------|------------|-------------------------|---------------|
| एवं ज्ञात्वा तु मेधावी    | ₹ \$ - ₹ ₹ | और्वशेयश्च शक्तिश्च     | 22.88         |
| एवं ते सकलाख्याता         | ३०,८०      | -                       |               |
| एवं त्रिधा परिभ्रम्य      | २०.५२      | कक्षीवान् नारदः कण्वो   | 35.75         |
| एवं न्यस्ते तु गर्भे      | ४४.६१      | कटिदेशे स्थितं तस्य     | 80.38         |
| एवं परीक्ष्य यत्नेन       | १२.३६      | कण्ठाद्विगुण एवेष्ठो    | १४.50         |
| एवं पुष्पमयान्येव         | २०.७४      | कथनाज्जायते             | ७.४४          |
| एवं प्रातश्च सायं         | 28.805     | कदलीनालिकेराम्र         | २६.५७         |
| एवं मंगलवादात्            | २२.४५      | कनिष्ठां कर्णयोदिस्रौ   | <b>ξ.</b> २0  |
| एवं योगविधानेन            | 08.89      | कन्यया कवितं सूत्रं     | 25.93         |
| एवं शरीरिणः सर्वे         | 8,88       | कपिलां च गुरोर्दद्यात्  | २७.६5         |
| एवं षडक्षरो मंत्रो        | ५.२०       | कमलादिभिराच्छाद्य       | २ <b>५.१३</b> |
| एवं सम्पूज्यते नित्यं     | \$3.5\$    | करिष्यमाणं प्रासादमिह   | 85.51°        |
| एवं सृष्टिः शरीरान्ता     | 8.35       | करोति बिन्दुयुग्मस्था   | 5.20          |
| एवंस्तु लक्षणैयु क्ताः    | २.३१       | करौ सम्मृज्य मूलेन      | १०.५३         |
| एष पूर्वमुखस्योक्तो       | २३.४८      | कर्णिकाकेसरादीनि        | 88.3          |
| एह्ये हि पुरुषेत्येतन्    | २७ ११      | कणिका तलमध्यं           | ₹0.85         |
| ऐ                         |            | कणिकामुछ्कितां कुर्यात् | 583           |
| ऐतिहासिक वाक्यार्थ        | १६.७३      | कणिकोपरि संचिन्त्य      | ६.४८          |
| ऐन्द्री रक्ता कुलस्थामा   | १४.६       | कर्तव्यं स्नपनं         | २६.५          |
| ऐन्द्रे तु पृष्ठतः        | २७.६१      | कर्तव्या पंचिभः शांति   | २५.८३         |
| ऐशान्यां तस्य पीठस्य      | १६.८१      | कर्तव्या परिवारास्तु    | २३.६७         |
| ऐशान्यां स्थापिते         | 3.35       | कर्तव्यौ नाभिसंलग्नौ 🧪  | न.५६          |
| ऐश्वर्यधर्मज्ञानैश्च      | १७.७४      | कर्मासिद्धौ प्रवर्तन्ते | 58.8X         |
| ऐश्वर्यमपवर्गी वा         | 3€.0€      | कर्मान्तरानियुक्तश्च    | 50.80.        |
| ओ                         |            | कर्माचीगतमावाह्य        | २७.६२         |
|                           |            | कर्माचा तु समाराध्य     | २०.५४         |
| ओं मंगलं च सुहुतं         | २७.३०      | कर्माची लोहजा कृत्वा    | १४.७२         |
| ओं स्वस्ति शांतिरित्यष्टौ | २७.२६      | कर्माचा शोधियत्वा       | 34.25         |
| ओतं प्रोतं यया सर्वं      | ₹.७०       | कर्मेन्द्रियाणि पंचैव   | 8.58          |
| ओन्नमः पदमादौ             | २७ १६      | कलशं पूजयित्वाग्रे      | २१.६४         |
| ओन्नमः पाश्चा त्त्येभ्यो  | 88.75      | कलशं पूरयेच्छुभ्रं      | 39.05         |
| औ -                       |            | कलशान्ते महाविष्णु      | १३.६०         |
| ॐ नमो विष्णुभूतेभ्य       | 98.43      | कलशेन समं कार्य         | 70.5          |
| ॐ नमोऽष्टकुल नाग          | २०.२६      | कलशे पूरितै पूर्वम      | 39.58         |

| कलशैरङ्कुरै दीपैः          | २०.६५         | कुऽचे पटे च तच्चक्रं     | 8.8%          |
|----------------------------|---------------|--------------------------|---------------|
| कलशो हेमरातृाढ्य           | ४.७३          | कुमुदः करवीरश्च          | २३.५१         |
| कल्पनीयं यथान्यायं         | १८.१०         | कुमुदः कुमुदाक्षश्च      | 25.58         |
| कल्पयेद विदिशोऽरस्द्या     | 8.78          | कुमुदादिगणेशानां         | २०.१६         |
| कल्पितं मुनिभिः            | ह.५५          | कुमुदादिघ्वजेशानां       | 20.80         |
| कल्पितान्यत्र शिष्ठा       | १.१५          | कुमुदाद्याश्च पीठेषु     | 88.28         |
| कवर्गोऽङ्गुलयः सर्वा       | 86.80         | कुम्भेशवर्धनीभ्यां       | २०.६६         |
| कषायार्थास्त्वस्चैव        | १५.७०         | कुम्भोत्तरसहश्रान्तं     | २६.७६         |
| कादिवर्गायशादी च           | 4.88          | कुर्याद वीजस्य           | <b>१</b> २.58 |
| काद्यैस्त्रिभिस्त्रिभिः    | १०.२२         | कुर्याद्धोमं वलि चान्ते  | १२.७२         |
| कामकासै: नियोक्त           | 58.88         | कुर्याद् भ्रूसूत्रगौ     | १४.८३         |
| कामकोपादिभिर्म क्तं        | ३०.२०         | कुलीर वासतः क्षेत्राद्   | १६.१००        |
| कामदं च पवित्रं च          | 28.82         | कुशदूर्वाशमीपर्णं        | १६.५५         |
| कायिकः प्राकृतस्योक्तो     | ₹€.३३         | कुशलै: कारयेद            | १४.६६         |
| कारयिष्यन्ति ते भक्ताः     | २१.५५         | कुशै: शरैश्च दूर्वाभि:   | <b>१</b> २-१५ |
| कारयेदुत्सवं भक्त्या       | २०.६          | कुशोदकं तु पर्जन्ये      | २६.३१         |
| कार्या गहानुरूपार्चा       | <b>१</b> ३.५० | कूर्चेषु प्रणवेनैव       | १६.१४         |
| कार्यार्था मूर्तयस्तस्य    | 38.8          | कूर्मं गरुडमब्जं तु      | १५.६५         |
| कालबीज मनन्तस्य            | 3 F. X        | कूर्मस्य दक्षिणेपार्श्वे | १२.८८         |
| काले पूजां च कुर्वन्ति     | 38.38         | कू मोन्नतो कमोनोच्यौ     | 33.88         |
| कालें स्वयं तु सम्पश्येन्न | 8.88          | कूष्माण्डास्तु मृगे      | 37.38         |
| काशबर्णी भवेत्             | . ३०.४४       | कुणुष्वाष्टादशैभू यो     | १६.४८         |
| कास्यहृद्गुह्यपादेषु       | १८.७८         | कृणुष्वेत्यादिभिः पश्चाद | <b>१</b> ६-५२ |
| कास्यहृद्गुद्विस्तेन       | १७.३६         | कृतकृत्योऽस्पहो बा       | १-५           |
| कि करत्वेन चात्मानं        | ३०.६          | कृतज्ञाय विनीताय         | ३०.८४         |
| किंचित्सूत्रं विमुच्याथ    | २३.३४         | कृत प्रदक्षिणं शिष्यं    | १०.५५         |
| किचिदुत्तरतो नीत्वा        | <b>१</b> ३.५२ | कृतादि मुखहुच्छोणि       | ३६.७१         |
| किचिद्नाः प्रमाणेन         | 30.89         | कृते कालावधी सम्यक्      | 38.38         |
| किन्तु कर्मानुबन्धेन       | 30.80         | कृते प्रमादे कर्तव्यं    | ११.५३         |
| किमन्यद्वा यदभ्यासात्      | १.१२          |                          | १५.१०५        |
| कि देवानां भवानेको         | 8.3           |                          | و.ع           |
| किरीट हारकेयूर             | 38.8          |                          | ७.२३          |
| कुक्षौ तुष्टिस्तनौ पुष्टिः |               | कृत्वा निर्विषयं         | ₹9.₹          |
|                            | 35.68         |                          | 38.86         |
| -                          |               |                          |               |

| कृत्वा प्रधानहोमान्तं                                                                                                                      | २५.५४                                                          | क्षालिताज्यक्तसक्षीरा                                                                                                                         | \$6.0\$                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| कृत्वा राक्षोघ्न सूक्तेन                                                                                                                   | १६.४६                                                          | क्षीयन्तेऽस्यारयो नित्यं                                                                                                                      | ₹0.80                                                                                       |
| कृत्वा शुद्धि यथान्यायं                                                                                                                    | २४.५१                                                          | क्षीरेणाष्टशतं दध्ना                                                                                                                          | २५.४७                                                                                       |
| कृत्वैवं पंचगव्येन                                                                                                                         | <b>१३</b> .३६                                                  | क्षुद्रान्य मंत्रसंयोगः                                                                                                                       | २५.११                                                                                       |
| कृत्वोत्तानावुभौ हस्तौ                                                                                                                     | ७.३४                                                           | क्षेत्रज्ञस्य बहुत्वं                                                                                                                         | ₹.₹                                                                                         |
| ्कृत्वोपचारं गायत्त्र्या                                                                                                                   | २४.४०                                                          | क्षेत्रज्ञस्य बहुत्वं                                                                                                                         | ३.५२                                                                                        |
| कृष्णा मुद्गनिभाश्विन्यां                                                                                                                  | १४.७                                                           | क्षेत्रभागवशादेव                                                                                                                              | २३.७२                                                                                       |
| केतुभिविविधाकारैः                                                                                                                          | १७.६६                                                          | क्षेत्राख्या प्रकतिर्ज्ञेया                                                                                                                   | 8.7                                                                                         |
| केवलं समयीत्यादि                                                                                                                           | २१.५                                                           | क्षेमेण वृद्धिमतुलां                                                                                                                          | १८.५६                                                                                       |
| केशकर्दम कीटैश्च                                                                                                                           | 88.88                                                          | क्षौद्रमीशानदिग्भागे                                                                                                                          | २६.२६                                                                                       |
| केशपंचमसूत्रस्थं                                                                                                                           | १४.८१                                                          |                                                                                                                                               |                                                                                             |
| केशरोमाणि चैवास्य                                                                                                                          | 93.00                                                          |                                                                                                                                               |                                                                                             |
| केशान्त मुखमानो वा                                                                                                                         | १४.१०५                                                         | खदिरै रोहितैः प्लक्षे                                                                                                                         | १२.३२                                                                                       |
| कोटिमुद्रा त्वियं प्रोक्ता                                                                                                                 | ७.१६                                                           | खननादिविधि कुर्याद्                                                                                                                           | २५.१६                                                                                       |
| कोणसूत्रं समास्फाल्य                                                                                                                       | €.23                                                           | खननादीनि दुष्टायाः                                                                                                                            | 30.48                                                                                       |
| कौशिको भगवांश्चैते                                                                                                                         | २२.४२                                                          | खातस्य मेखलां                                                                                                                                 | 2,86                                                                                        |
| कमाच्छाब्दिक नैरुक्त                                                                                                                       | २७.२०                                                          | खात्वा पुरुषमात्रं                                                                                                                            | १२.४५                                                                                       |
| ऋमात् तनूकृताग्रोऽधो                                                                                                                       | 5.82                                                           | ं ग                                                                                                                                           |                                                                                             |
| क्रमान् मूर्धास्यहृन्                                                                                                                      | २४.५=                                                          |                                                                                                                                               |                                                                                             |
| क्रियतां विष्णुयागे                                                                                                                        | <b>१</b> ६.२२                                                  | गंगाच यमुनाचैव                                                                                                                                | १७.११०                                                                                      |
| क्रियते धारणा यान्त्या                                                                                                                     | ३०.६७                                                          | गच्छेत् तु योजनादर्वाङ्                                                                                                                       | 38-88                                                                                       |
| क्रियते योऽङ्गुनिस्फोटः                                                                                                                    | ₹0.€0                                                          | गच्छेयुर्वाग्यताः                                                                                                                             | २१.२०                                                                                       |
| ि क्रियाच निष्फलैव                                                                                                                         | १८.१५                                                          | गणेश्वरा दिगीशाश्च                                                                                                                            | २३.४७                                                                                       |
| क्रियाज्ञानप्रभेदेन                                                                                                                        | ₹.७४                                                           | गत्वा गर्भगृहं पीठे                                                                                                                           | 28.38                                                                                       |
| <b>क्रियापाठविशेषै</b> स्तु                                                                                                                | 7.73                                                           | गत्वा वेद जयस्तोत्र                                                                                                                           | २४.५६                                                                                       |
|                                                                                                                                            | 1.11                                                           | - /                                                                                                                                           |                                                                                             |
| <u> क्रियाभिधायत</u>                                                                                                                       |                                                                | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण                                                                                                                        | ६.२=                                                                                        |
| ं क्रियाभिर्धार्यते<br>क्रुद्ध <sup>ं</sup> प्लूतप्रयोगेण                                                                                  | 37.0F                                                          |                                                                                                                                               | ६.७०                                                                                        |
| क्रुद्ध प्लुतप्रयोगेण                                                                                                                      | 39.08                                                          | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण                                                                                                                        |                                                                                             |
| क्रुद्ध <sup>ं</sup> प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रथ्यसम                                                                                     | 39.05<br>4.90<br>\$5.73                                        | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण<br>गदां चैव हरिद्राभां                                                                                                 | ६.७०                                                                                        |
| क्रुद्ध <sup>ं</sup> प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रथ्यसम<br>क्वसेन व: फडितीमानि                                                              | ३०.६६<br>४.७०<br>१८.३३<br>११.७४                                | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण<br>गदां चैव हरिद्राभां<br>गदा शंखौ च संहार                                                                             | ६.७०<br>४ <b>.५</b> ६                                                                       |
| क्रुद्धं प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रव्यसम<br>क्वसेन वः फडितीमानि<br>क्षणभंगि जगत सर्वं                                                    | 39.05<br>4.90<br>\$5.73                                        | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण<br>गदां चैव हरिद्राभां<br>गदा शंखौ च संहार<br>गन्धचूर्णैंश्च विमृजेत                                                   | ६.७०<br>४.५६<br>२०.६२                                                                       |
| क्रुद्धं प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रब्यसम<br>क्वसेन वः फडितीमानि<br>क्षणभंगि जगत सर्वं<br>क्षत्रवृत्त्योपपन्नेन                           | ३०.६६<br>४.७०<br>१८.३३<br>११.७५<br>२.५०                        | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण गदा चैव हरिद्राभां गदा शंखौ च संहार गन्धचूर्णैंश्च विमृजेत गन्धतोर्यैः पयोभिर्वा गन्धतोय श्च दात्र्यं                  | <ul><li>६.७०</li><li>४.५६</li><li>२०.६२</li><li>२५.३३</li></ul>                             |
| क्रुद्धं प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रव्यसमं<br>क्वसेन वः फिडितीमानि<br>क्षणभंगि जगत सर्वं<br>क्षत्रवृत्त्योपपन्नेन<br>क्षत्रिया वाथ वैश्या | \$0.48<br>4.90<br>\$5.38<br>\$2.94<br>\$.50<br>\$.50<br>\$5.80 | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण गदा चैव हरिद्राभां गदा शंखौ च संहार गन्धचूर्णैंश्च विमृजेत गन्धतोर्यैः पयोभिर्वा गन्धतोय श्च दात्र्यं गन्धपुष्पाक्षतैः | ६.७०<br>४.५६<br>२०.६२<br>२५.३३<br>२०.६३                                                     |
| क्रुद्धं प्लुतप्रयोगेण<br>क्वचिद् द्रब्यसम<br>क्वसेन वः फडितीमानि<br>क्षणभंगि जगत सर्वं<br>क्षत्रवृत्त्योपपन्नेन                           | ३०.६६<br>४.७०<br>१८.३३<br>११.७५<br>२.५०                        | गत्वा सुषुम्नारन्ध्रेण गदा चैव हरिद्राभां गदा शंखौ च संहार गन्धचूर्णैंश्च विमृजेत गन्धतोर्यैः पयोभिर्वा गन्धतोय श्च दात्र्यं                  | <ul><li>€.७०</li><li>४.५६</li><li>२०.६२</li><li>२४.३३</li><li>२०.६३</li><li>२०.५१</li></ul> |

#### **श्लोकानुक्रमणी**

| गन्ध पुष्पादिभिः                                  | १५.४8         | - **                        | 22.48                |
|---------------------------------------------------|---------------|-----------------------------|----------------------|
| गन्धपुष्पादि संयुक्तं                             | ₹0.58         |                             | १५.१=-               |
| गन्ध पुष्पैर्यजेद् वर्ण                           | ५.१२          |                             | ७.५१                 |
| गन्ध पुष्पैश्च                                    | १८.८३         |                             | ३०.दर्               |
| गन्ध पुष्पैरत्नंकृत्य                             | २१.४४         | गुरवे दर्शयित्वा            | 26.208               |
| गन्ध पुष्पैः समभ्यर्च्य                           | 38.38         | गुरुणा योजितो नित्यं        | 20.80                |
| गन्ध पूष्पै स्तमभ्यर्च्य                          | २२.१३         | गुरुदत्तं जपेन्मंत्रं       | 3.5                  |
| गन्धपुष्पैस्तमाराध्य                              | २६.२६         | गुरुमूँ तिधरै: साधै         | १5.5१                |
| गंधं पुष्पं जलं धूपं                              | 27.86         | गुलान्नं वैष्णवं चैव        | 38.88                |
| गन्धर्वभू गयोश्चैव                                | २३.३६         | गुह्यमेतदि तंत्रेषु         |                      |
| गन्धर्वाः स्वस्तये                                | २४.८४         | गृहक्षतो धर्मराजो           | <i>5</i> 8. <i>⊌</i> |
| गन्धर्वो वरुणस्ताक्ष्यो                           | २६.६३         | गृहगोपुरमध्येऽच्यों         | १२.५७                |
| गन्धादिभिरथाभ्यर्च्य                              | २७.४६         | गृहणन्तु वलिमेतं            | 23.88                |
| गंधाम्भोऽर्यं मदेशेऽथ                             | २६.३२         | गृहमध्ये तु मेधावी          | २२.६४.               |
| गन्धैः पुष्पैश्च                                  | ₹0.95         | _                           | १२.दर                |
| गर्तादुत्थापयेद् बिम्बं                           | २४.३८         | गृहस्य इति विज्ञेय:         | ₹€.5₹                |
| गर्भरूपा तु सा                                    | 5. 22         | गृहीत्वानामिकां             | ७.४४                 |
| गभधानं ततः कुर्यान्                               | <b>१</b> ३.२२ | गृहे जीर्णे द्वयोर्येवं     | २१.६३                |
| गव्यं घृतं च होमार्थं                             | 8 x. & o      | गृहोच्च द्विगु णाद्         | <b>१</b> २.२२,       |
| गव्यैरस्त्रेण सम्प्रोक्य                          | 28.82         | गोचरास्तु समाख्याता         | 7.70                 |
| गव्यैर्व्यस्तैः समस्तैश्च                         | २५.३५         | गोदानं च पुनः कुर्याद्      | २८.४१;               |
| गव्यैश्च नालिकेराद्भिः                            | 20.83         | गोदानं बहुविप्राणां         | २5.२४                |
| गहने निखनेच्छैलं                                  |               | गोपुरं पादहीन्नोच्यं        | \$ 3.68              |
| गां निवास्याशयेद                                  | २४.६८         | गोत्राह्मणेभ्यः क्षत्रेभ्यो | ₹8.₹                 |
| गां लिप्त्वास्त्रेण                               | २५.२०         | गोमयेनोपत्रिप्यैशे          | 27.6                 |
|                                                   | १ ४. = १      | गोमूत्राद् गोमयं            | 20.80                |
| गायत्रीपरिपूतेन                                   | 88.45         | गोमूत्तेणाप्लुते            | <b>१</b> ३.२६        |
| गायत्री वैष्णवी ज्ञेया                            | ¥.४=          | गोवासं पुरधूपं              | 30.45                |
| गायत्र्यक्षरसंख्यातै                              | 30.58         | गोश्वंगेणाभिषिच्याची        | 25.8                 |
| गायत्र्या च ततः                                   | · ६. ५=       | गोष्त्रप्यनेकवर्णासु        | 3.08                 |
| गायत्र्या चैव वैष्णव्या<br>गायत्र्या पंचभिश्चात्र | <b>६.१३</b>   | ग्रन्थयो द्वादश प्रोक्ता    | २८.७६                |
| गण्या प्रचास्चात्र                                | २५.६३         | ग्रन्थिवऋकुशस्थुल           | 35.3                 |
| गायत्र्याष्टशतं हुत्वा                            | २६.१६         | ग्रन्थ्यादि पयिहारेण        | 8.88                 |
| गिरितीर्थनदीभ्यम्च                                | १३.२६         | ग्रामपर्यन्तदेशे            | 35.09                |
| गिरिपार्ग्वाश्रिता चैव                            | १२.३३         | ग्रामप्रदक्षिणं चात्र       | 30.48                |
|                                                   |               |                             |                      |

# श्लोकानुऋमणी

| ग्रामवीधीश्च सम्मृज्य      | २०.३८                 | चतुर्दिक्षु तथा कृत्वा  | ₹७.३    |
|----------------------------|-----------------------|-------------------------|---------|
| ঘ                          |                       | चतुर्द्वारं पुरं तच्च   | १०.४७   |
|                            |                       | चतुर्धा स्थावरं         | 85.58   |
| घटं शिरो घृतं मज्जा        | <b>१</b> ३.६ <i>५</i> | चतुर्बाहुं दिबाहुं      | ६.७३    |
| घटान् प्रागादि विनयस्य     | २१.७३                 | चतुर्भुं जमनन्तस्थं     | 8.44    |
| घटिकामानमंगुल्यः           | १५.३२                 | चतुर्भुं जः स्थितो देव  | ६स.१४   |
| घटिकां च तथैकेन            | 35.08                 | चतुर्विशतितत्त्वानि     | 5.89    |
| घटीयन्त्रादिदारुणि         | १३.५४                 | चतुर्विशतिधा कार्यास्ते | 8.28    |
| घण्टा जिह्वा मनो दीपो      | १३.६५                 | चतुर्विशतिशो हुत्वा     | २५.५५   |
| घृतं द्वादशभिवर्णेः        | १३.३७                 | चतुर्व णोंद्भवाः सर्वे  | २९.७२   |
| घृताभिधारितं पक्वं         | 5.99                  | चतुर्विधं तथा वाद्यं    | १५.७३   |
| च                          |                       | चतुर्विधः समाख्यात      | 93.35   |
|                            | ii Ve                 | चतुर्विधैः दधिक्षीर     | २०.४६   |
| चक्रमण्डलयागे तु           | ५.४६                  | चतुर्हस्तं चतुःस्तम्भं  | १६.८६   |
| चक्रमंत्रेण विन्यस्य       | २६.३४                 | चतुष्षिष्टपदं कृत्वा    | ۸.۶     |
| चक्रमुग्रं प्रभूताक्षं     | इ.७२                  | चत्वार इह सम्प्रोक्ता   | 28.50   |
| चक्रशङ्गीसिविद्याश्च       | २४.३५                 | चत्वारिशत् सहस्राणां    | 20.89   |
| चकादीनां तु मंत्राः        | २७.६८                 | चत्वारो द्वादशैव वा     | १६.३६   |
| चक्राब्जं वर्तयेद्         | 38.3                  | चन्दनस्रभ्बलि ध्यानैः   | 39.05   |
| चक्राब्जेऽपि तथा पद्म      | 54.3                  | चन्दनागरुकपूर           | १२.२७   |
| चक्षुषोः स्पृष्टयो         | €. 8 €                | चन्द नागरूकपूर          | २८.६    |
| चक्षुः शिखरपार्श्व         | १३.६६                 | चरकीं च विदारीं च       | 87.40   |
| चतस्रः पालिकाः पूर्वमग्नेः | 30.08                 | चरुं हुत्वा निवेद्यं    | 39.09   |
| चतस्रस्तस्य विज्ञेया       | ३.४                   | चलं वा निश्चलं          | २४.७२   |
| चतस्रो धेनवः स्थाप्या      | 309.08                | चातुर्मास्यानि चैवास्य  | १७.६३   |
| चतुरङ्गुलविस्तारं          | 5.40                  | चामरैस्तालवृन्तैश्च     | २०.५७   |
| चतुरश्रं चतुर्द्वारं       | 83.68                 | चितिचैत्य समोपस्था      | १४.१४   |
| चतुरश्रं धनुवृत्तं         | १६.१२७                | चिन्मात्रः पुरुषो       | 8.5     |
| चतुरश्चे चतुकोष्ठे         | १३.१४                 | चिबुका कर्णमूलात्       | १४.८७   |
| चतुर्थमण्टमे बीजं          | ४.२२                  | चीरी विमत्सरो मौनी      | 32.58   |
| चतुर्थं कवचं चांत्ये       | 7.58                  | चोररूपेणः वैश्यैस्तु    | २८.३२   |
| चतुर्यं प्राशयेत् साज्यं   | २०.५२                 | चोररूपेण शुद्रैस्तु     | 25.38   |
| चतुर्थषष्ठौ बिन्द्वन्तौ    | 85.80                 |                         |         |
| चतुर्थी विषयं प्राप्य      | 35.8                  | <b>5</b>                |         |
| चतुर्थे संगमेऽर्थमणो       | 37.78                 | छत्रध्वजपताकाभिः        | ~ 28.83 |

#### श्लोकानुकमणी

| छत्रध्वजपताक एच               | ₹१.=        | ज्ञानपूर्वं प्रवर्तेत    | ३.७३         |
|-------------------------------|-------------|--------------------------|--------------|
| छिन्ना मे संशयाः सर्वे        | १.३६        |                          | १७.इ.ह       |
| जगन्निर्माण संहार             | 37.88       | ज्ञानसन्तोषनित्यत्व      | ५.३१         |
| जंगमं पूजयेन्नित्यं           | 88.98       | ज्ञानानां परमं ज्ञानं    | ३०.८१        |
| जननादिविहीनं तु               | १६.१३०      | ज्ञानेन मोक्षमाप्नोति    | 28.38        |
| जन्मर्थे यजमानस्य             | २६.६        |                          |              |
| जन्मान्तरसहस्र स्तु           | १०.५१       | ड                        |              |
| जन्मोत्कृष्टकुले भूयो         | 30.88       | डाम्भिकाः पापकर्माणी     | 38.88        |
| जपतो मे कदाचित्तु             | 35.8        | त                        |              |
| जपं सम्पुटविन्यस्तं           | 30.55       | तक्कोलजाति कर्प्र        | २६.५४        |
| जपादिवर्जितैः शुद्धैः         | २०.६८       | तज्ज्ञानं मेऽनुह्णीष्व   | <b>१.</b> २३ |
| जपेत् स्वप्नप्रदं             | १२.६४       | तज् ज्ञानेन नृणां        | ३०.१५        |
| जपेदष्टशतं मूलं               | १८.६५       | तण्डुलान् निक्षिपेत्     | २१.४३        |
| जप्त्वा सिद्धार्थकान्         | २४.३०       | तण्डुलैश्च कुरौ          | २२.७४        |
| जयपर्जन्ययोश्चान्ये           | २३.३७       | तत अध्वं चतुर्दिक्षु     | 32.48        |
| जलसंप्रोछणं कुर्यान्          | २५.४४       | ततः प्रदक्षिणीकृत्य      | <b>६.</b> २३ |
| जलसंत्रोक्षणं चात्र           | २८.२३       | ततः प्रोक्ष्य जलैविम्बं  | २७.२४        |
| जल संप्रोक्षणस्नान            | २८.२६       | ततः शक्तिश्च शस्त्राणि   | २३. प        |
| जल संप्रोक्षणं स्नानं         | 25.83       | ततः शयीत तैः शिष्यैः     | 20.00        |
| <u>जला</u> द्रिवृक्षगुल्माश्च | १२.२०       | ततक्चतुर्षु कोणेषु       | २३.५६        |
| जलेऽधिवास्य कर्माचाँ          | 28.88       | ततश्च दद्याद् विप्रेभ्यो | ₹5.80        |
| जातिशौचगुणान् पूर्वं          | 80.8        | ततश्चाग्नि समानीय        | १५,४१        |
| जातो बुद्धै रहंकार            | 8.28        | ततश्चान्तर्हिते तस्मिन   | १.३ न        |
| जानात्येव हि कालं             | ७.०६        | ततश्चाराधयेत् सम्यक्     | २८.२१        |
| जानुस्थावश्विनौ देवौ          | 3.28        | ततक्चाविरभूद् ब्रह्मा    | १.१५         |
| जितं तइति बध्नीयात्           | २०.५६       | ततः संसार विषयः          | 80.62        |
| जितं ते पुण्डरीकाक्षा         | 38.28       | ततः समित्सहस्रं च        | १5.₹0        |
| जीवन्यासादि सर्वं             | 37.28       | ततः समिद्घृत त्रीहि      | २५.४५        |
| जीवं तद्देहकालाग्नि           | १०.७५       | ततः साध्यो भवेन्         | 78.38        |
| जुहु याद्दे वतीर्थेन          | 5.08        | ततः सुरक्षितं कृत्वा     | 70.5         |
| जुहूयात समिधो बाह्मी          | 35.28       | ततस्तर्कः समाधिश्च       | ३०.५=        |
| जुहु युम् तियाः सर्वे         | २४.४३       | ततस्तानचंयेत सर्वान      | 88.25        |
| ज्वालाभिः तिर्यग्             | ६.२७        | ततस्ते कृतपुण्याहा       | 28.25        |
| ज्ञातच्या साघकेनैवं           | <b>८.१४</b> | ततः स्मृतागतंदेवं        | ₹.३०         |
|                               |             | e .                      | 8.2 .        |

| ततः स्मृतागताद्          | <b>१</b> .२६ | तत्र यत्नेन कर्तव्यं          | २५.७६        |
|--------------------------|--------------|-------------------------------|--------------|
| ततः स्वाक्षरसंख्यातो     | १३.१६        | तत्र विष्णुं महाविष्णुं       | 30.05        |
| ततः स्विष्टकृतं हुत्वा   | 83.83        | तत्र साक्षान्महाविष्णुं       | १.४१         |
| ततो जटाक्षमालादिस        | ₹. १६        | तत्र स्थानानि कल्प्यानि       | ६.२५         |
| ततो जन्मभिरुतकुष्टैः     | ३०.४२        | तत्र स्नानं महापुण्यं         | २१.२६        |
| ततो दीक्षाविधि कृत्वा    | १.२८         | तत्रागाधे ततो ध्यात्वा        | २४.४४        |
| ततो द्रुतमुपामम्य        | 9.80         | तत्राङ्ग्, ष्ठप्रदेशिन्योर्नत | 88.83        |
| ततोऽधिकं तु चक्राब्ज     | 09.3         | तत्राद्यो ब्रह्मचारी          | २६.७४        |
| ततो निष्काम्य देवेश      | २४.१७        | तत्राधिवासयेद् विद्वान्       | १७.५५        |
| ततोऽनुग्रहकर्तास्माद्    | २.४८         | तत्राधिवासितं प्रातः          | २८.८४        |
| ततोऽन्यः पुण्डरीकाक्षात् | ३.४१         | तत्रापि कारयेद्               | २४.७०        |
| ततो ब्रह्मशिलां चात्र    | 89.83        | तत्रायाह्य हरि पश्चात्        | २८.६७        |
| ततोऽभिषेचयेत सार्ध       | 88.88        | तत्राश्वरथाताक्ष्यीणा         | २३.४३        |
| ततो मूर्त्या ते संयोज्य  | २१.५६        | तत्रैव तु शिरः कृत्वा         | 38.38        |
| ततो खद्राख्य एकार        | 3.8          | तत्रैव विन्यसेत् पद्म         | १७.५७        |
| ततो वर्षोषिते कृष्ट्वा   | १२.३६        | तत्रैवाधीयते गर्भ             | <b>5.</b> १६ |
| ततोऽस्य मुक्तिरेव        | ३०.४३        | तत्रो तथा करिष्याम्           | १६.२३        |
| ततो होमं च कुर्वीत       | ११.२६        | तत्शेषेण बलि दद्यात्          | १०.३५        |
| तत् करिष्याम्नुज्ञातः    | ११-३७        | तत्शेषेणैव कर्माची            | २२.३         |
| तत् कायवाङ्मनोयोगैः      | 78.43        | तत्शैववैष्णवज्ञाह्य           | 7.70         |
| तत्त्वज्ञानपरैः कार्यं   | २५.५१        | तत् सर्वमस्मै दत्त्वान्ते     | 98.30        |
| तत्त्वज्ञेनधृतं कुम्भं   | २७.५८        | तत्सर्वं विष्णुगायत्र्या      | ६.५७         |
| तत्त्वन्यासादि सर्वं     | १5.60        | तत्स्वरूपं परं नित्यं         | 00.3         |
| तत्त्वानां तु यथा        | 70.30        | तथाचाभ्यन्तरं दर्भैः          | १८.४         |
| तत्पुंसवन सीमन्त         | <b>इ.३७</b>  | तथा धनुर्गदा चक्रशंख          | १५.१३        |
| तत्पूजायामिदं तंत्र      | 78.88        | तथा नित्य बलि स्पर्शे         | २5.48        |
| तत्प्रसादादृते वक्तुं    | ३.३८         | तथा पंचशतं वापि               | २७.५४        |
| तत्र सप्तविशकं कुर्यात्  | २८.७४        | तथापि महिमोइ श                | 3.58         |
| तत्र चित्तं समाधाय       | <b>५.२४</b>  | तथा पुरुप्रासादान्तः          | 53.88        |
| तत्र दीक्षा न कर्तव्या   | 88-48        | तथा पुरुषरूपं तं              | \$3.08       |
| तत्र पञ्चाशदाख्या        | ₹3.05        | तथा सर्वगतो वायुः             | ३.६८         |
| तत्र प्रतिसरारमभं        | २०.१०१       | तथेष्ट्वाग्नि क्षमेत्युक्त्वा | १२.८१        |
| तत्र मंगलवादं            | २१.१५        | तथैवचिछद्रवत् कृत्वा          | ७.२४         |
| तंत्र मध्यमयोर्मानं      | 98.80        | तदण्डं पंचभूत                 | १७.२१        |
|                          |              |                               |              |

# <sup>थ्</sup>लोकानुऋमणी

| तदानित्यं च नित्यं        | ४.४          | तस्मात् तु सर्वदेवानां     | ७.६          |
|---------------------------|--------------|----------------------------|--------------|
| तदप्यमंत्रकं पूज्यमिति    | २४.७१        | तस्मात् तेनैव रूपेण        | 8.48         |
| तदर्धेन तु मुद्राणां      | २०.७३        | तस्मात् सर्वप्रयत्नेन      | 05.35        |
| तदा कृष्टा पुनभूमिः       | 85.80        | तस्मात् सर्वप्रयत्नेन      | 30.08        |
| तदूष्टवं च तथा कृत्वा     | २१.५२        | तस्मात् सर्वप्रयत्नेन      | 30.58        |
| तदेव ज्ञापकं तेषां        | २.२६         | तस्मात् सहस्रमूर्तिः       | 3,33         |
| तदेव दूषितं पश्चान्       | 28.88        | तस्मादीशकृतं विश्वं        | ₹.⊏६         |
| तदेवास्य पुनः कार्यं      | ११.१७        | तस्मादेवं हुते विष्णोः     | १६.३२        |
| तद्गुणान्वितमित्येव       | ३०.६८        | तस्माद् भक्तैरिदं          | 30.50        |
| तद् धेनुजं नव भूस्यं      | १५.५०        | तस्माद् विद्वान् उपासीत    | २६.५७        |
| तद्वहिः शंखचकाञ्ज         | ६.५१         | तस्मिन् संस्थापयेद्        | २२-१२        |
| तद् भक्तवा मूर्ष्टिन      | १४.७८        | तस्य तुर्यं परं रूपं       | 80.3         |
| तद्युक्तैस्तैर्निषेकादि   | २७.२२        | तस्य योगमयं                | 78.47        |
| तद्वत् पवित्रतन्तू श्च    | २८.८६        | तस्य विवां नमः             | 88.08        |
| तद्व बहुत्वं              | 3.38         | तस्य सांवत्सरी पूजा        | 25.00        |
| तंत्राणि पुनरेतेषाम       | २.३६         | तस्य हस्तगताः              | ६.५०         |
| तन्मनोगर्वधीमाया          | १७.१६        | तस्या द्वादशभागेन          | 8.85         |
| तन्मात्रभूतां तद्देहे     | १०.७४        | तस्यान्तिकेन तिष्ठंति      | 2.89         |
| तन्मात्रासम्भृतां शुभ्रां | 80.88        | तस्याभिषेचनं कुर्याद्      | 39.88        |
| तन्मुखे प्रणवेनादौ        | १२.६८        | तस्यामावाह्ये द् देवं      | २१.१२        |
| तमेवैशेऽनिमाधाय           | १६.५४        | तस्यामावाह्य संपूज्य       | १४.७३        |
| तं यज्ञपुरुषं प्राहुः     | ३.७२         | तस्येदृशस्य देवस्य         | 3.50         |
| तं हस्तं दाप्येन्मूर्डिन  | १०.५०        | तस्येश्वरस्य चैश्वयत्      | ₹.5१         |
| तया पूर्णात्र दातव्या     | <b>५.</b> ५४ | तस्योपरि तथा पद्म          | ६.४३         |
| तया संस्पृश्य रत्नानि     | १८.३२        | तानचितान् यथाशक्ति         | २४.६         |
| तयोरप्यर्भपर्वोने         | 88.88        | ताःन रत्नानि दिक्स्थानि    | १५.२५        |
| तयोर्मध्ये शुभानासा       | 88.52        | तानुषेक्ष्यापरान् मंत्राम् | 78.83        |
| तरुवल्लीतृणौषध्यो         | ३.५१         | तांत्रिकास्तन्त्रमंत्रा    | 28.00        |
| तर्जनीमध्यमापर्वसमे       | १४.६६        | तामसं राजसं नैव            | ४.५५         |
| तर्जन्यो मध्यमापृष्ठे     | ७.३७         | ताम्रजा धनपुत्रार्था       | 28.80        |
| तर्जयन् वामतर्जन्या       | ११.७२        | तारांशत्रितयोपेतं          | १०.२३        |
| तस्मात् कार्यो विवेकोऽत्र | 39.05        | तारव्याहृतिलिप्यृक्ष       | १७.२४        |
| तस्मात् कुण्डेऽत्र        | 5.25         | तारात्मकः पुमान्           | द.१ <u>५</u> |
| तस्मात् तं प्रत्युपासीनः  | 8.83         | तारादिः पक्षिराजाय         | २०.१=        |
|                           |              |                            |              |

| ्तारोपस्तीर्णया नित्यं     | 5.45  | तेषु च ग्रन्थवन्तोऽत्र                                 | २.४७          |
|----------------------------|-------|--------------------------------------------------------|---------------|
| तालोच्छितां चतुःस्तम्भे    | ११.३२ | तेषु प्रसज्यमानेषे                                     | ३०.४४         |
| ताल्वास्यवीक्षण            | १७.२८ | तेषुस्थित्वा समरेद                                     | 30.88         |
| तावत् कक्षांसमध्यं         | 35.88 | ते सर्वे ह्यपगच्छन्तु                                  | १२.४२         |
| तावदाज्यान्नलाजादीन्       | 0.38  | तैः शक्तिमंत्र जीवान्तैः                               | १७.२५         |
| तावदावर्तयेन्मंत्रं        | २८.७८ | तोयपूर्णेऽथवा पात्रे                                   | १६.३५         |
| तावन्तो लोकपालानां         | १३.७२ | तोयशेषं हृदा सिचेद्                                    | २५.५७         |
| तावुभौ गच्छतः स्वर्ग       | 22.00 | तोयेन साम्लकल्केन                                      | १५.५२         |
| तिथिभिश्चैव विज्ञेयः       | 3.23  | तोरणच्छंत्र वस्त्रोक्ष                                 | 38.88         |
| तिथिहोमस्तु कर्तव्यः       | 30.28 | तोरणध्वजसंयुक्तं                                       | 8.3           |
| तिर्यंक षोडशसूत्राणि       | १४.८० | तोरणान्यथ चत्वारि                                      | १४.६०         |
| तिर्यगूध्वं समंतस्य        | 5.85  | तोरणैश्च पताकाभिः                                      | 20.80         |
| तिलानां घृतमिश्राणां       | ५.६५  | त्रयो मन्त्रास्त्वया                                   | 8.25          |
| तिलान् विकीर्यं दर्भांश्च  | 58.88 | त्रातारं यदुलूकोऽथ                                     | १६.७१         |
| तिस्रः साधारणा मुद्रा      | 6.8   | त्रिगुणाकलितं माया                                     | ६.४२          |
| तिस्नस्तु दक्षिणस्यान्या   | 35.0  | त्रितारकनमोऽन्तेन                                      | 84.80         |
| तीर्थयात्रां कृरुष्वास्यां | २१.११ |                                                        | ५.१५          |
| तीर्थस्नातोऽर्चयन्         | 78.55 | त्रिदेव गुणवेदाग्नि                                    |               |
| तीर्थे त्रिधा निमज्ज्य     | २१.२४ | त्रिघोक्तानां तु सर्वेषां                              | १५.१२         |
| तीर्थे नद्यां तटाके वा     | 5.2   | त्रिधोत्तमाधमा मध्या                                   | १२.२<br>१५.३४ |
| तीर्थेऽस्मिन् वैष्णवे      | २१.२८ | त्रिपंक्तीकृत्य पात्राणि<br>त्रि: पिबेद् ब्रह्मतीर्थेन | <b>4.84</b>   |
| तीर्थोदैश्च त्रयीसार       | 20.0  | त्रिबीजेन कुशैः प्रोक्ष्य                              | १०.१=         |
| तुटुकौ नेत्रसूतस्थौ        | १४.न६ | त्रिभक्ते द्वारविस्तार                                 | 25.22         |
| तुपहीनैरनुत्तानैरष्टभिः    | १३.७४ |                                                        | 8.80          |
| तूष्णीं सगुरुणोद्दिष्टो    | 34.08 | त्रिभिरेव गुणैरेतैः                                    | 28.82         |
| तृतीयं हृदये चैव           | ६.३३  | त्रिर प्रदक्षिणं कृत्वा                                | ,             |
| तृतींये तस्य मित्रस्य      | 23.38 | त्रिरात्रमण्मनो लोहं                                   | 38.38         |
| तेजसोऽत्युज्ज्वलस्यास्य    | 8.8   | त्रिविधं पात्रं उद्दिष्टं                              | 37.78         |
| तेजोऽसीति समालिप्य         | १६.६८ | त्रिंशदन्तं त्रिहस्तादि                                | 84.44         |
| ते तु भिनत ततो             | १०.५  | त्रिसन्ध्याराधने                                       | X3.35         |
| ते विष्णोः किकरा           | ३०.३५ | त्रिसुरान्तं कमान्नीत्वा                               | 30.08         |
| तेषामयुतशस्तेषां           | 93.09 | त्रिः स्नात्वानुचरेन्                                  | 30.35         |
| तेषां तु पूजया सर्वे       | 20.88 | त्वं तु भक्तो विनीतश्च                                 | 8.88          |
| तेषां सत्त्वगुणोद्रे के    | 8.83  | त्वं पवित्र व्रजेदानीं                                 | 25.68         |
|                            |       |                                                        | ,             |

| •                           |             | दिक्षु चाष्टासु कृत्वैव       | १८.६                  |
|-----------------------------|-------------|-------------------------------|-----------------------|
| दक्षापत्या च विहगी          | २०.३३       | दिक्षु चाष्टौ ययान्यायं       | 20.0                  |
| दक्षिणस्य तु हस्तस्य        | 9.90        | दिक्षु तेषां बर्लि            | <b>१</b> २.६ <b>१</b> |
| दक्षिणां च ततो दिद्याद्     | 28.80       | दिक्षु सर्वासुः तिष्ठन्तो     | 22.25                 |
| दक्षिणाचात्र दातव्या        | 88.44       | दिनत्रयं तु वा सुर्याद्       | 20.00                 |
| दक्षिणे अंगुष्ठ मारभ्य      | €.₹         | दिनमन्यत् समासाच              | १२.५०                 |
| दक्षिणेन तमादाय             | २१.१४       | दिवाकर सहस्राभ                | १७.७६                 |
| दक्षिणे नन्दनं द्वाःस्यं    | २३.२६       | दिव्यतूर्यं रवो जज्ञे         | ₹ ३७-                 |
| दक्षिणे विश्वकर्माणं        | १७.५३       | <b>दिव्य</b> न्तरिक्षभूमिस्था | २२.३२                 |
| दक्षैः जितेन्द्रियैः शांतैः | ३७.७६       | दिव्य रूपं खगारूढं            | 2.20                  |
| दग्धाङ्ग विस्फुलिंगाभं      | 30.68       | दिशश्च विदिशश्चैव             | 3.77                  |
| दण्डाग्रेऽस्यां मुखाग्रे    | <b>८.५७</b> | दिशो विरोच्य चास्त्रेण        | १४.३६                 |
| दत्त्वा दूर्वाक्षतान्       | १६.३३       | दीक्षयेच्य ततः शिष्यान्       | २.८                   |
| दत्त्वा पाद्यादि सर्वेण     | २१.२३       | दीक्षादि संस्कृतः शांतो       | १६.५                  |
| दत्त्वा पूर्णाहुति सर्व     | १०.६८       | दीक्षान्तु च प्रतिष्ठान्ते    | ₹0.34.                |
| दद्याच्च दक्षिणां तत्र      | १५.६४       | दीक्षान्ते चाभिषेकान्ते       | ११.५१                 |
| दद्याद्वस्त्रांगुलीयादि     | १८.३        | दीक्षाभिषेकंवान भक्तो         | २.२                   |
| दिधक्षीरं तथा क्षौद्रं      | १६.४५       | दीक्ष भिषेकयागान्ते           | २६.३                  |
| दिधपाठीनभेकाना              | १२.७७       | दीक्षार्थिनस्तु यावन्तः       | 80.80                 |
| दध्ना च भुव इत्येवं         | १७.१०५      | दीक्षितः समयाचार              | 2.84                  |
| दध्यक्षताज्यपुष्प           | १२.५०       | दीक्षितः सर्वकर्तान्य         | 8.50                  |
| दर्भफणिः स्थितो             | १६.६२       | दोक्षितस्यापि किन्त्वेष       | 7.80                  |
| दर्भान् न्यस्याक्षतां       | २६.३६       | दीक्षिता भगवद्भक्ता           | २.३८                  |
| दर्शयित्वाथ मुद्रां च       | १८.६३       | दीक्षितेभ्यो विनीतेभ्यो       | २.४                   |
| दर्शश्च पौर्णमासश्च         | १७,६४       | दीनानाथास्तथान्धाश्च          | ११.६०                 |
| दलान्तराणि श्यामानि         | 35.3        | दीपप्रासादयन्त्रैश्च          | २०.४१                 |
| दलान्यग्राणि मानेन          | 8.88        | दीयन्ते सिद्धयः सर्वा         | 80.5.                 |
| दशानां पायसेनात्र           | २५.5४       | दीर्घोऽन्त्यादिस्तु           | ሂ.ሂሂ.                 |
| दशांशं कण्ठमित्याहुः        | 35.38       | दुर्गा ह्रोङ्कारपूर्वेण       | 88.88                 |
| दशांशेनेतरांश्चैव           | इ.६३        | दुर्निरीक्षं सुरैर्दैत्ये     | २०.१६                 |
| दिक्कुण्डेष्वग्निमाधाय      | २१.७५       | दुःशृताद्यप्तु निक्षिप्य      | 2×.50                 |
| दिक्कोणेषु कमादष्टी         | प्र.प्रह    | दुष्टदेशभवी वक्रः             | <b>⊏</b> .४३.         |
| दिक् चिह्नान्यश्म           | 83.88       | दुःस्वप्नादिषु ,जातेषु        | ₹१.58                 |
| दिस् कांचनरूपाय             | \$3.38      | दुहेता विष्णुगायत्त्र्या      | ₹७.१११                |
|                             |             |                               |                       |

| दूर्वीक्षतकुशाग्रै स्तु        | १६.४४       | देवस्य शुक्लमध्यस्थं       | द.३ <u>४</u> |
|--------------------------------|-------------|----------------------------|--------------|
| दूर्वाणां च त्रयं साग्रं       | इ.७३        | देवस्योत्तरतो विद्वान्     | २७.४१        |
| दूर्वादिकं निवेद्यास्यै        | २४.६७       | देवाज्ञया त्वया देवि !     | 85.88        |
| दूर्वाद्योषधिजातानि            | १५.७१       | देवान्तं ब्राह्मणस्योक्तं  | १०.६३        |
| दूर्वापामार्गभद्राणां          | १५.१०१      | देवालयनदीतीर्थे            | 3.0\$        |
| दूर्वाम रकतप्रख्यं             | इ.६७        | देवासुराश्च गंघर्वा        | ₹0.8₹        |
| दूवाँ चैवामृतां चैव            | १६.१०२      | देवि ! विष्णुपदे !         | ₹0.₹₹        |
| दूर्वा सिद्धार्थं कत्रीहिय     | २५.५६       | देवोत्सवपरो भक्तः          | ₹8.5         |
| दृढायुचेष्मवाहश्च              | 22.80       | देहन्यासं तत्रः कृत्वा     | 28.20        |
| दृष्टैवं दर्शिता स <b>द्यः</b> | 6.88        | देहं देही यथा जीण          | 28.3         |
| दृष्ट्वानुज्ञां गुरो           | 37.88       | दैत्यदर्पविनाशाय           | २२.५१        |
| देवतानामभिस्तानि               | १५.४१       | दौषघ्नं क्षीरिणां त्वभिः   | २=.४         |
| देवतानां बहु त्वाच्च           | ७.४६        | दौवारिकं च सुग्रीवं        | १२.५८        |
| देवता रहितं स्थानं             | २४.७५       | द्रव्यं पुष्पादिकं         | 28.83        |
| देवताराधने सक्तः               | 90.35       | द्रव्य संस्थानभेदाच्च      | 83.8         |
| देवतेह परं ज्योतिरेक           | ₹-२         | द्रव्याणि पूजनार्थानि      | 30.85        |
| देवत्वं यास्यसे                | १४.५५       | द्रव्याण्यानाय्य संशोध्य   | 80,5         |
| देवदेव ! नमस्तेऽस्तु           | 8-38        | द्रव्ये द्रव्ये तथा        | १७.१०८       |
| देवदेवानुजानीहि                | 80.80       | द्रव्ये यत्ताश्रयाः सर्वा  | २६.४२        |
| देवदौवारिकाश्चैते              | २२.२५       | द्वऽन्तर्बहिश्च चत्वारि    | E. 8X        |
| देवनाग अप्सरो                  | २२.१६       | द्वादशाक्षरबीजैस्तु        | 4.84         |
| देवपारिषदाः सर्वे              | २४.दद       | द्वादशाक्षरमंत्रेण         | १३.६         |
| देवभागस्थितं देवं              | २३.७६       | द्वादशाक्षरमंत्रेण शयनं    | 28.9X        |
| देवमानुषमागभ्यां               | १८.१६       | द्वादशाक्षरमंत्रेण         | 8x.30        |
| देवमिष्ट्वा बलि दत्त्वा        | १४.४३       | द्वादशाक्षरमंत्रेण         | २७.५६        |
| देवमेव समुद्विश्य              | ₹8.37       | द्वादशांगुलमानास्ताः       | १८.४३        |
| देवं च मनसा ध्यात्वा           | २४.८        | द्वादश्यां श्रवणेऽप्येवं   | २०.5४        |
| देवं विसर्जयेत् पश्चाद्        | <b>न.३६</b> | द्वाभ्यां द्वाभ्यां अथ     | 8.5          |
| देवशक्तिरमोधैषा                | ५.६७        |                            | 88.3         |
| देवस्तु द्विविधोज्ञे यः        |             | द्वारदेशे च दत्त्वाध्य     | १८.५१        |
| देवस्य परितो गत्वा             | 38.05       |                            | १२.४८        |
| देवस्य पुरतो                   | ११.६३       |                            | १३.४६        |
| देवस्य पुरतो न्यस्य            | 28.40       | द्वारं तु दक्षिणं श्रेष्ठं | १०.५५        |
| देवस्य महतीं पूजां             | २४.७३       | द्वाराणि तुसितान्येव       | €.₹0         |
| 16/11                          | 10.01       | Si till Brailing           | 6.40         |

| द्वारादि भद्रेक यत्तत्               | ४ इ. ३                | धारणाभिः यथान्यायं        | १३.२७        |
|--------------------------------------|-----------------------|---------------------------|--------------|
| द्वारिचण्ड प्रचण्डं                  | १८.६६                 | धाराकुल्या च तन्मध्ये     | <b>इ.५</b> १ |
| द्वारेषु च समालानि                   | <b>१</b> ६.६२         | धारावगाहनं पश्चाद्        | 24.22        |
| द्धाःस्थौ दक्षिणवामस्थौ              | 39.85                 | धारा स्यात्तदधोभागे       | 5.42         |
| द्वास्थापनादधः                       | ४४.६१                 | धार्यमाणे तयैवाग्नौ       | 78.40        |
| द्विगुणं सूतशावर्तुं                 | २५.४५                 | धूपमज्यादिसंयुक्तं        | १५.१०६       |
| दिगुणे दिगुणा ज्ञेया                 | দ.ধু                  | धूपं दीपं ऋमाद्           | १०.६५        |
| द्विजानां भोजनं चात्र                | २८.२४                 | धूपं दीपं निवेद्यं        | ६.६०         |
| द्विजो वा शिल्पिना                   | <b>१</b> ४.२ <b>८</b> | घृतिमोक्षायुरारोग्यं      | १०.५७        |
| द्वितीयं कलशस्थाय                    | 80.38                 | घ्यात्वा जपन्निमं         | २०.३४        |
| द्वितीयं जुहुयादग्नौ                 | २०.५१                 | ध्यात्वा ज्योतिर्मयं      | ६.१२         |
| दितीयं पैतृकं चैव                    | १५.४६                 | ध्यात्वा तु निष्कलं       | १८.५८        |
| द्वितीया तस्य या शक्तः               | ४.२८                  | ध्यात्वात्र परमं          | १८.४७        |
| द्वितीयाद्यं शिरश्चास्य              | ४.२३                  | ध्यात्वा देवं हरि         | १०.६०        |
| द्वितीयेनालभेत पश्चात्               | ६.५                   | ध्यात्वानन्तासनस्यं       | 38.88        |
| द्विधा विवेकनिर्वेद कृतं             | 8.20                  | ध्यात्वान्तः पुरुषं       | 28.89        |
| द्विषट्केनैन्द्रसौ <b>म्य</b>        | २६.१३                 | ध्यात्वा पूर्वोक्त        | १२,५६        |
| द्विस्त्रिर्वापि तथा कृत्वा          | २४.७६                 | ध्यात्वा शिष्यशरीरे       | ११.१०        |
| द्विहस्तमेकहस्तं वा                  | ۶.२                   | ध्यात्वा संहारमार्गेण     | २१.५१        |
| <b>द्व्यंशकं</b> पद्म <del>मते</del> | 88.30                 | ध्यात्वोवीं स्थापयेद्     | १८.२०        |
| घ                                    |                       | घ्यानं फलानपेक्षित्वमिति  | ४.५७         |
| धनुर्गदाम्बुजं मध्ये                 | १३.३५                 | ध्यायन्तो विष्णुमव्यग्रा  | २४.४४        |
| धनुषस्तु धनुर्मु ष्ठिः               | ७.₹०                  | ध्यायन् पूर्णाहुति        | ११.१६        |
| धनुः स्रगुत्तमा चाष्टौ               | २३.७                  | ध्यायेच्च परमं            | १८.५३        |
| धर्म पुण्यं तथा सत्यं                | १४.५४                 | ध्यायेदेवं कृते सार्चा    | १७.५१        |
| धर्माद्यभिमुखी धीः                   | ३०.१३                 | ध्यायेद् गजाननं           | 23.59        |
| धर्माधर्मी तथाध्वीधर                 | 3.78                  | ध्येयोऽन्ये पार्षदास्तस्य | 30.7         |
| धर्मो ज्ञानं च वैराग्यं              | 8.84                  | ध्वजमादाय तैः सार्ध       | २०.२४        |
| धातवो रत्नबीजानि                     | <b>१३.</b> २३         | ध्वजानन्यास्तथा           | २०.३७        |
| धातार्यमा च मित्रश्च                 | २२.३७                 | ध्वनिर्घण्टानिभो यत्र     | १४.२७        |
| धान्यतण्डुलवस्त्र                    | २5.१२                 | न                         |              |
| धान्यपूर्णामकुम्भ्स्थ                | 3.58                  | न कुदेशे वसेन्नित्यं      | ₹€.१५        |
| धारणादिषु कालेषु                     | 00.06                 | न क्वचिच्चास्य            | ₹0.22        |
|                                      | 4                     |                           | , , ,        |

| नक्षत्रग्रहताराश्च                 | १७.३०        | नाग्न्यर्थस्तत्त्वत      | <b>=</b> ,२९   |
|------------------------------------|--------------|--------------------------|----------------|
| नक्षत्रेभ्यश्च भूतेभ्यो            | 93.80        | नादरूपेण विज्ञेयं        | F.X.3          |
| नखाग्रेषु च विज्ञेया               | ३.२५         | नादात्मा परमेष्ठ्यादि    | १७.१७          |
| न चाकाङ्क्षेद् यशः                 | 39.08        | नादीक्षिताय दातव्यं      | ३०.५३          |
| न चाल्यं वारुणं पात्रं             | २४.३२        | नादेयं तु जलं श्रेष्ठं   | 39.88          |
| न जीर्णेरुपयुक्तैर्वा              | १३.५१        | नादोऽकारः स्वयं जातो     | ५.६            |
| न तत्रेन्द्रिय दौर्बल्यात्         | 78.48        | नाधोमुखं नियुज्जीत       | १३.५६          |
| न तस्य पूजया                       | ११.६८        | नान्यकार्यपरो नित्यं     | २६.७=          |
| नत्वेव नानुगृह् णीया               | ३०.प         | नाभिवन्नेमिवीथ्योश्च     | 39.3           |
| नदी पूर्ववहा यत्र                  | १२.४         | नाभिह्च्छ्रोणिजठ र       | १७.२८          |
| नदीसागरपर्यन्त                     | 35.58        | नाभिहृतकटिगुह्ये षु      | १७.५५          |
| न नग्नो वा विशेत्                  | 28.22        | नाभेरधस्तादुत्याप्य      | ४७.७४          |
| नपुंसकं परंब्रह्म                  | ₹3.08        | नाभ्यां व्योमाब्धयो      | १७.५०          |
| न भोगेषु प्रसक्त                   | ३०.२६        | नाम संकीत्यं साध्याया    | ४.६९           |
| नमः परिषदेभ्य                      | <b>4.43</b>  | नामान्ते नाशमायातु       | १७.५           |
| नमःस्कृत्य ततः स्तुत्वा            | 25.50        | नामभिः केशवाद्यैश्च      | २१.७२          |
| नमस्ते द्वारपालाय                  | २२.४८        | नामाष्टकाद्विषट्कस्थं    | ४.४७           |
| नमस्ते द्वारपालाय                  | 38.88        | नारसिंहेन दिग्बन्धं      | 4.28           |
| नमोन्ताख्यैः षडंगानि               | 4.78         | नालं चेतो भवाविष्टं      | X . 3 . 3 . 5  |
| नमोन्तानि निराख्यानि               | ४.२७         | नालान्तेऽहंकृतोऽनन्त     | 83.3           |
| नमोऽस्तु दक्षिणेभ्य                | 88.48        | नालिकेरपयस्सक्तु         | १५.४७          |
| नयनोन्मीलनं तुष्टैः                | १६.२=        | नास्तिक उन्मत्त पाखंडि   | १४.५८          |
| नरनारीप्रकर्तृ त्वान्नराणां        | 3.4.5        | नाहोऽगुष्ठस्य नासा       | 88.80          |
| न रुद्राभिमुखं कुर्याद्            | 23.93        | निग्रहानुग्रहौ चापि      | 8.38           |
| नर्मदा चैव कावेरी                  | 22.30        | निग्रहामुग्रहौ चापि      | १५.१७          |
| नवं गेहं तु संशोध्य                |              | नित्यमातोद्यवाद्यं स्तु  | 37.5           |
| नव गह पुसशान्य<br>नवशक्तिमयो बन्धो | 28.80        | नित्यं भक्तौ तु जांतायां | 30,30          |
|                                    | <b>१5.99</b> | नित्ययाजी जितकोध         | ₹₹.58          |
| नवांशोने समस्ते                    | 88.98        | निधाय परिधीनद्भिः        | इ.इ२           |
| नवेनारोमवस्त्रेण                   | १६.५२        | निबध्य दक्षिणांगुष्ठं    | ७२5            |
| नश्यन्ति पंचरात्रं                 | २.५१         | निबिडावयवा स्निग्धा      | 28.20          |
| नश्यन्ति सकला                      | १८.५५        | निमित्तं बूहि मे देव     | १२.१६          |
| न स्वभावस्य विच्छित्तः             | ११-१२        | निमित्तेष्वल्पं अल्पेषु  | ₹ <b>५.</b> १५ |
| नागाश्च किन्तराः संपी              | २३.१३        | नियतिश्च कला कालः        | 38.5           |
|                                    |              |                          |                |

| निरुध्य प्रणवेनाय              | १८.६१         | नोपयुक्तं क्रियायां       | २८.७३          |
|--------------------------------|---------------|---------------------------|----------------|
| निर्गंच्छेत् सव्यपादेन         | 78.803        | न्यग्रोधोदुम्बराश्वत्थ    | १२.१=          |
| निर्गतस्तु शिलां               | 88.38         | न्यसेद् बाहुषु चैवास्य    | 34.08          |
| निर्गत्य पृच्छेदाचार्यः        | 32.85         | न्यायोऽयमेव विज्ञेयः      | 78.67          |
| निर्गन्धमपि मन्दार             | 84.800        | न्यासक्रमस्तु तत्र ।पि    | १७.८४          |
| निर्गम्य शमितैः घोषैः          | २२.१८         | ч                         |                |
| निर्दोषो योगविद्               | ٧.٧           | पंयोहेमखनीलासृक्          | २३.६१          |
| निर्भाल्यबुद्ध्या त्यक्त       | २४.१५         | पक्वमन्यच्च होतव्यं       | ₹₹. <b>₹</b> ₹ |
| निर्माल्यं न स्पृशेद           | २६.१२         |                           |                |
| निर्हरेदोः नमो विष्णु          | २२.६९         | पंकजोत्पलयोम् ले          | \$3.30         |
| निवेदयामिसंयुक्तो              | २७.१७         | पचेद् व्यजनवातेन          | २२.५           |
| नि <b>वे</b> देयेच्चतुर्दिक्षु | २५.१६         | पंचकालविभागज्ञो           | ३०.३           |
| निवेदयेत् पुनश्चेदं            | २४.१२         | पंच कुम्भांस्तु संस्थाप्य | २५.३६          |
| निवेदयेयुरष्टौ ते              | २७.२८         | पंचगब्यं तथा सौम्ये       | २६.२८          |
| निवेद्य विविधिश्चाग्नि         | १०.७२         | पंचगव्यं पयस्वत्या        | १६.१०५         |
| निवेद्यै: विविधैश्चापि         | 25.83         | पंचगव्ये चरौ कुण्डे       | १०.२५          |
| निशि दद्याद्: <b>वर्लि</b>     | २१.३४         | पंचतारान् पुरोडनूच्य      | १६.५           |
| निष्कलः सकलैभविः               | २.१=          | पञ्चधा दशधा वापि          | १२.३७          |
| निष्कलस्तु समाख्यातः           | €.७३          | पञ्चधा सा भवेत            | e. 13          |
| निष्कामादि प्रवेशांतं          | २१.६१         | पंचधोपनिषद्भे दान्        | ₹.६            |
| नीराजनं पुनः कृत्वा            | ११.४३         | पंचपूर्णाहुतीहु त्वा      | ११.१५          |
| नीलः पीतश्च रक्तश्च            | 3.85          | पंचिभ: स्नापये देवं       | २५.३५          |
| नृत्तगीतादिभिः स्तोत्रै        | २०.५३         | पंचभूत स्वरूपेण           | ११.११          |
| नृत्तगींतादृहा <b>सैश्च</b>    | २४.३६         | पंचमं तु बलि दद्याद्      | १५.४=          |
| नृत्तं गीतं <b>च वाद्यं</b>    | १ द.७३        | पंचमान्तं परं             | 38.8           |
| नृप ब्राह्मणकन्यानां           | १२.७८         | पंचरत्नसमायुक्तान्        | ११.२२          |
| नृपेण यदि भक्त्या              | २८.३६         | पंचरात्रं त्रिरात्रं वा   | 34.48          |
| नेत्रमुद्रेयमाख्याता           | 6.22          | पंचरात्रे विशेषेण         | ११.५८          |
| नेत्रवन्नासिकाग्रोच्चं         | १४.५४         | पंचवर्णमयं विश्वं         | 8.43           |
| नेत्रास्त्रयोर्न कार्योऽत्र    | १६-१३२        | पंचवर्णैः शुभैः पुष्पैः   | २०.६७          |
| नैऋंते वायुबाह्ये              | २३.२२         | पंचवणॅश्चतुद्वारं         | 09.3           |
| नैयग्रोधं सुकर्माख्यं          | <b>१</b> ६.६३ | पंचिंवशांगुलोचास्ताः      | १५.३१          |
| नैव तेषां भवो भूयः             | ₹0.₹७         | पंचशक्तिमये सुक्ष्मे      | १५.२२          |
| नोद्धाटयेत् ततः                | ₹5.80         | पंचात्मानः स्मृता         | 8.32           |
|                                |               | 4                         |                |

| पंचेताः संहता यस्मात्         | १५.१६                  | परिश्रित्याशुतां भूमि        | २२.७२         |
|-------------------------------|------------------------|------------------------------|---------------|
| पंचोपनिषदस्त्वेता             | १५.१५                  | परीवहो विवहश्चैते            | २२.४३         |
| पंचोपनिषदै मंत्रैः            | 78.55                  | पर्जन्यश्च जयन्तेन्द्र       | १२.५६         |
| पंचोपनिषदो जप्त्वा            | 78.800                 | पर्जन्ये वा जयन्ते           | २१.३६         |
| पंचोपमिषाद् मंत्रान्          | २१.८८                  | पर्वाण्य स्यांगपर्वाण        | १७.३८         |
| पठेनमन्त्रान् यथा             | 78.85                  | पललं रजनी चूर्ण              | 84.88         |
| पठ्यते निखिलैनित्यं           | ₹.४७                   | पलागखदिराश्वत्थ              | १=.४२         |
| पतनं चलनं स्वेदो              | २५.५                   | पलागखदिराश्वत्थ              | 38.5          |
| पतितश्चैत्य वल्मीक            | १४.४१                  | पवित्रक्षिडकादर्श            | १४.२१         |
| पतेद् यस्मिन् दिशाभागे        | २८.५०                  | पवित्रारोहणं कुर्याद्        | २८.८६         |
| पतीरेकशफा उवीं:               | १७.४३                  | पश्चात् तेनैव                | १०.२७         |
| पत्राणि धातकी ब्राह्मी        | १२.१०२                 | पश्चाद् ब्रह्मा स्व          | 88.88         |
| पद्मकं रोचनां दूर्वा          | १६.११०                 | पश्चाद् विभीषणः              | <b>२</b> ३.२३ |
| पद्मनालं नवच्छिद्रं           | 8.40                   | पश्चिमं बाहयेद्              | २०.७४         |
| पद्मपत्रेषु स <b>म्पू</b> ज्य | 37.45                  | पश्चिमोत्तरसंयोगे            | १८.१३         |
| पद्मं नाभेरभूद् यस्य          | 3.43                   | पश्येद् वा तेन देवेश         | દ.હપ્ર        |
| पद्मराग प्रवालाप्सु           | १६.६८                  | पाकयज्ञा हवियंज्ञा           | १७.६७         |
| पद्मवर्णश्च चित्रोऽष्टौ       | १६.६५                  | पातालाश्चाय नागाश्च          | १३.३९         |
| पद्मस्य प्रणवोऽस्यांशाः       | ४.४०                   | पात्रं प्रक्षाल्य तीयेन      | २२.८३         |
| पद्मोत्पलवनाकीर्णा            | १२.२५                  | पात्रे उन्यस्मिन्नुपस्तीर्यं | २२.६          |
| पुन्नामैकतरूद्भूता            | १२.४४                  | पात्रे यथोक्तमापूर्य         | २५.२४         |
| परतत्त्वं च मध्ये             | १३.४८                  | पादपीठस्य चाघस्तात्          | १८.१८         |
| परतत्त्वेन कृत्वैवं           | <b>६.१</b> १           | पादयोश्च ऋमादेवं             | ₹७.३३         |
| परमेश्वरमंत्रेण               | १६.१०६                 | पादशा <b>खापरिच्छेदे</b>     | २४.६३         |
| परस्य पुरुषस्यैव              | ४.३५                   | पादाधास्त्वहंकारः            | १३.६४         |
| परात्परतरं ज्योति             | ३०.७5                  | पादुकोपरि विप्रस्य           | १३.२५         |
| पराथचितनासुक्ष्मा             | 8.6                    | पादोनं प्लावयित्वाद्भि       | १२.४७         |
|                               | 80.80                  | पाद्यमध्यं ततो दत्त्वां      | २२.७5         |
| परार्धदितयं जंधे              | 8.28                   | पाद्यमाचमनीयं च              | ६.५६          |
| परितुष्टोऽस्मि भद्रं          |                        | पाद्याचामाम्बरं भूषां        | २७.५३         |
| परितो मानुषं वाराः            | २६.१७<br><b>११.</b> ६६ | पाद्यादि पूर्ववत्            | २७.६४         |
| परितोष्य तु पाणिभ्यां         |                        | -, ,                         | १६.५६         |
| परिभ्रमण काले च               | २०.दद                  | पाद्यादिभिः क्रमाद्          | २६.६ <b>८</b> |
| परिवारविधी चापि               | २३.६६                  | पाद्यादिमध्यपर्यन्त          | 46.40         |
|                               |                        |                              |               |

| पायसं कुसरं चैव            | १६.५८        | पीलुशेल्वक्ष <b>वे</b> ण्वर्क | १२.१३        |
|----------------------------|--------------|-------------------------------|--------------|
| पायसं यावकं चान्नं         | २७-६५        | पुशङ्खमध्यगः पूज्यः           | २३.१५        |
| पारायणं चाध्ययनं           | 38.25        | पुण्यदेशेषु दृष्टेषु          | ₹9.0€        |
| पारितोऽनेन वै दद्यात्      | १७.१०३       | पुण्याह जयघोषैश्च             | २१.5२        |
| पार्थिवं निक्षिपेदप्सु     | 37.88        | पुण्याहं चात्र कुर्वीत        | १६.१२०       |
| पार्थिवानि तु दाहेन        | १५.५४        | पुण्याहं वाचियत्वा            | २२.५०        |
| पार्श्वयोत्रंह्यरुद्र      | १५.5         | पुण्याहं वाचियत्वात्र         | 3.85         |
| पार्श्वयोस्तस्य विज्ञेया   | 35.5         | पुण्याहं वाचियत्वात्र         | 24.80        |
| पालयित्वाः प्रयत्नेन       | ११.५६        | पुण्याहं वाचियत्वाथ           | २१.५३        |
| पालाशं युगपन्नित्यं        | <b>द.</b> ७६ | पुत्रकोऽधीत्य तंत्राणि        | ११.६         |
| पालाशीनां घृताक्तानां      | २५.४६        | पुनः कृष्ट्वेष्टकाधानं        | ७.६९         |
| पालिकापीठवत् पीठं          | १५.३३        | पुनरष्टशतं जप्त्वा            | १६.५३        |
| पिङ्गश्मश्रुं विवृत्ताक्षं | ११.७१        | पुनर्वस्वश्विनी               | १५.२५        |
| पिण्डे तु बलिपात्रे        | २२.७१        | पुनश्चास्त्रेण सम्प्रोक्ष्य   | २२.७४        |
| पितरः प्रेत कूश्माण्डवे    | ३.२८         | पुमांसो व्वाकृते              | 8.88         |
| पितृयानं च वामे            | <b>द.२१</b>  | पुरप्रवेशनं कार्यं            | १०.५६        |
| पिपीलिकोदराः कार्या        | ٤.२३         | पुरं हिंगुलकं बोला            | १ ज. ७ ६     |
| पिप्पलत्वक्सहा             | 25.0         | _                             |              |
| पिशाचा दन्दशूकाश्च         | २०.२८        | पुराणवत् प्रमाणं              | 7.87         |
| पिशाचान् प्रपदे            | १७.४५        | पुरातन्यो विवर्णाः            | १३.५२        |
| पीठन्यासऋमादीशे            | 30.88        | पुरीततं हृदब्जस्य             | <b>६.६६</b>  |
| पीठप्रासादकेत् बस्त्र      |              | पुरुषः प्रकृतिश्चौभौ          | ४.३३         |
| पीठं काष्ठमयं रम्य         | 3.25         | पुरुषाख्यः स्वयं              | ₹.₹          |
| पीठं गर्भगृहं वापि         | 78.35        | पुरुषेऽक्षरराजं वा            | २७.५६        |
|                            | २४.५०        | पुर्णाहुतिस्तु दातव्या        | <b>5.</b> ७५ |
| पीठं प्रकल्पयेत            | 3.55         | पुर्यष्टकं हृदि त्यस्य        | १७.50        |
| पीठं ब्रह्मशिलां चापि      | २४.४५        | पुल्लिंगे प्रतिमा प्रोक्ता    | 30.58        |
| पीठिकानां विपर्यासे        | 88.38        | पुष्पपातवशान्नाम              | 28.6         |
| पीठे विन्यस्य              | 28-80        | पुष्पमस्त्रेण च क्षिप्त्वा    | ६.३८         |
| पीठे सास्तरणे देवं         | 8.89         | पुष्पातानुरूपेण               | १०,६३        |
| पीतवस्त्रमुदारांगं         | ६.६५         | पुष्पालाभे तु तोयेन           | ४,६३         |
| पीताच्छपाटलश्याम           | 8.38         | पुष्पै: मनोहरैः               | 50.88        |
| पीतात्त्कारणकृष्णेषु       | 6.40         | पूजनीयो प्रयत्नेन             | २३.२०        |
| पीताम्बरिकरीटादि           | १८.६२        | पूजयेत पूरियत्वा              | १६,५३        |
| पीलुवेणुवनाकीर्णा          | १२.३४        | पूजयेत् पूर्ववद्              | २०.७७        |
|                            |              |                               |              |

| _       | 2      |
|---------|--------|
| यलाका न | क्रमण। |
|         |        |

|                           | ,           |                                             |        |
|---------------------------|-------------|---------------------------------------------|--------|
| पूजियत्वा यथान्यायं       | २०.४२       | प्रज्ञादीनां क्रमादेवं                      | २३.३२  |
| पूजाद्रव्याणि कल्प्यानि   | २६.४१       | प्रज्ञा बुद्धिः स्मृतिः                     | २३.६   |
| पूजिता वास्तुदेहस्य       | १२-६२       | प्रणम्योनातिरिक्तादि                        | २५.५१  |
| पूज्यो भक्तैः प्रयत्नेन   | 5.85        | प्रणवं विन्यसेन्मध्ये                       | १७.८६  |
| पूरणं त्रिविधं प्रोक्तं   | 3.75        | प्रणवस्तु स्नुवो ज्ञेयो                     | 38.7   |
| पूरियत्वा तु विधिना       | २८.६६       | प्रणवादिकमंत्रे ण                           | 79.67  |
| पूरियत्वार्चयेद विद्वान्  | 20.20       | प्रणवेन च संस्पृश्य                         | २४.५३  |
| पूरयेदंगुलोत्सेधा         | २६.१४       | प्रणवेन तु संयुक्त                          | २४.५७  |
| पूरयेद् बहिरन्तश्च        | २६.२७       | प्रणवेन तु सम्पूज्य                         | १८.४६  |
| पुरुषच निऋं तिश्चैव       | २२.२३       | प्रणवेन पुनः प्रोक्ष्य                      | १०.४६  |
| पूर्णाहुति ततो दद्याद्    | २८.६४       | प्रणवेन पुनः प्रोक्ष्य                      | २६.३७  |
| पूर्यन्ते च हियन्ते       | २२.५६       | प्रणवेन स्मरेद्                             | इ.४७   |
| पूर्वदत्तं जलेऽगाधे       | 6,6 6,0     | प्रणवेन स्वमंत्र वी                         | \$8.33 |
| पूर्वं कृत्वा करन्यासं    | 38.0        | प्रमवेनैव सर्व तत्                          | इ.इ२   |
| पूर्वं कृत्वा तु संस्कारं | ११.=        | प्रणिपत्यं पुरः स्थित्वा                    | २१.५४  |
| पूर्ववच्चतुरश्रे वा       | २४.७७       | प्रणिपत्यार्त्विजस्तेभ्यो                   | १६.२४  |
| पूर्ववत् पंकजं ध्यात्वा   | <b>द.६१</b> | प्रतिकुम्भः तथाभ्यर्च्य                     | ११.४२  |
| पूर्ववत् संस्कृते         | 20.50       | प्रतिग्राह्यं न पूजार्थं                    | ४.६२   |
| पूर्ववद् वस्त्रभूषादि     | २७.१८       | प्रतिपच्च द्वितीया च                        | १५.२६  |
| पूर्वापरं लताटास्यं       | 5.40        | प्रतिमामानयेद् विद्वान्                     | १८.४०  |
| पूर्वास्त्वप्रतिचाल्याः   | २३.६२       | प्रतिमायाः परित्यागे                        | २४.६६  |
| पूर्वाह्हे चापराह्हे च    | ४.४३        | प्रतिलोमेषु सर्वेषु                         | ₹0.35  |
| पूर्वेण हृदयं न्यस्य      | 38.3        | प्रतिषिद्धानि पुष्पाणि                      | १५.६७  |
| पूर्वेद्युभू शयो भूत्वा   | २०.५३       | प्रतिष्ठान्यासमुद्रादि                      | 84.80  |
| पूर्वेद्युरुत्सवं कृत्वा  | 28.2        | प्रतिष्ठापञ्चकं चैव                         | १.४=   |
| पूर्वोक्तां कारयेच्छांति  | २४.६६       | प्रतिष्ठा विधिना सर्वे                      | 29.89  |
| पृथिव्यादि समारभ्य        | 88 88       | प्रतिष्ठाविधिना सर्वं                       | 28.50  |
| पृथिव्यादीनि तत्त्वानि    | 8.83        | प्रतिस्रोतः पुनर्मज्जेत्                    | ६.६    |
| <b>पृ</b> थुलारुणमध्यानि  | 5.25        | प्रतीयतेऽम्भसीवेन्दुः                       | ३.६७   |
| पौरुषं विष्णुसुक्तं       | 20.50       | प्रतीहारादयो देवा                           | १३.५०  |
| पौरुषेण च सूक्तेन         | 28.88       | प्रत्यक्षलवणं नाद्यान्                      | 78.74  |
| पौरुषेण तु सूक्तेन        | १६.१२२      | प्रत्यब्दं नियतं                            | 20.8   |
| प्रकरोति जगत् कृत्स्न     | 3.08        | प्रत्यब्द । नयत<br>प्रत्युषश्च प्रभातश्च    | २२.३३  |
| प्रकाशयति भक्तानां        | 3.0€        | प्रत्युषश्च प्रमातस्य<br>प्रत्येकमेवमेवं तु | २७.५६  |
| प्रकृतेगुं णसंयोग         | 8.88        | अत्यक्षमयमय पु                              | ,-     |
|                           |             |                                             |        |

#### **ब्लोकानुक्रम**शी

| प्रथमः परमेष्ठ्यात्मा      | ५.३४          | प्राक्स्रोतसोम्यो वापीभ्य      | २७.४२         |
|----------------------------|---------------|--------------------------------|---------------|
| प्रथमं समये दीक्षा         | 22.7          | प्राजापत्या गजोच्ठाग्रा        | 5.9           |
| प्रथयः शुक्लकृष्णः         | 8.33          | प्राणायामत्रयं कुर्याद्        | ६.२४          |
| प्रदक्षिणं ततः कृत्वा      | 79.88         | प्राणायामास्तु विज्ञेया        | 34.05         |
| प्रदक्षिणं त्रिधा कृत्वा   | २०.३१         | प्रातः कर्मदिने दत्त्वा        | १५.५१         |
| प्रदक्षिणं परिक्रम्य       | ६.४           | प्रातः स्नात्वा                | ₹0.03         |
| प्रदद्यात् सिध्यतां        | ११.६४         | प्रातः स्नात्वा विसृज्येशं     | 90.08         |
| प्रद्युम्नेनानिरुद्धे न    | १५.११         | प्रादक्षिण्याद् विलस्यान्तः    | <b>५.</b> ५३  |
| प्रदर्श्य मण्डलं हुत्वा    | 7.83          | प्रादक्षिण्येन कृत्वान्तः      | १३.२५         |
| प्रधानाहुतिहोमान्ते        | 5.95          | प्रापयामो वयं सत्यं            | 38.85         |
| प्रभवं चिन्तयेद            | 6.60          | प्राप्तं कालवशाद् भूयो         | २१.४=         |
| प्रभातेऽभ्यर्चयित्वैवं     | २०.२३         | प्राप्याष्टगुणमैश्वर्यं        | १.४३          |
| प्रभाते सुदिने वारे        | १७.११५        | प्रायश्चित्तं यथोत्साह         | २५.१४         |
| प्रभाविताशेष जगद्धात्रि    | १६.६३         | प्रायश्चित्तेषु कर्तव्या       | २७.७३         |
| प्रभुत्वं नात्मनः          | ३०.२८         | प्रासाद एवं तु स्थाप्या        | 33.88         |
| प्रभूतयवसं तोयं            | 28.80         | प्रासादगर्भ पीठाचीः            | २५.३          |
| प्रमाणप्रवरं तंत्रं        | २.४२          | प्रासाददेहसंस्थानि             | २१.५०         |
| प्रमादाद्यत्र शिष्याणां    | 6.80          | प्रासादं शोधयेत                | १६.४१         |
| प्रयतः प्राङ्मुखः पूर्व    | २६.२४         | प्रासादविस्तरोत्से <b>धान्</b> | १५.६१         |
| त्रलयान्ते तु सम्प्राप्ते  | ४.४६          | प्रासादस्याग्रतः कुर्यात्      | २४.१८         |
| प्रलिप्य पद्म मध्यस्य      | <b>१२.</b> ६६ | प्रासादस्याग्रतः कृत्वा        | 34.48         |
| प्रविश्य देवमाचार्यः       | 20.800        | प्रासादान्तक्च संशोध्य         | 20.40         |
| प्रवेश्यान्तर्यथा किचिद्   | १८.५२         | प्रासादाभिमुखद्वारं            | २१.३७         |
| प्रशंसन्ति जनाश्चैनं       | ₹०.१२         | प्रासादेऽधः शिलादीनि           | ₹₹.59         |
| त्रसन्नाः परितुष्टास्ते    | 33.08         | प्रासादे वर्जयेन्नित्यं        | ₹8.३5         |
| प्रसादितेऽस्मिन            | 8.85          | प्रासादे शिथिले जीर्णे         | <b>२१.३</b> ५ |
| प्रसीदति हि तत् कार्यं     | २६.२5         | प्रियाणि देवदत्तानि            | 38.58         |
| प्रसुते प्रोक्षणं कुर्याद् | २८.४४         | प्रेमाणं विषयाक्षादि           | 7.88          |
| प्रह्नी सत्या तथेशा        | <b>6.8</b> %  | प्रोक्षणं कर्मशेषश्च           | 8.40          |
| प्राकारस्थास्तु कर्तव्या   | २३.४४         | प्रोक्षणं सद्य एवेष्टं         | २७.७१         |
| प्राक्पश्चिमशिरा ग्राह्या  | 38.28         | प्रोक्षणात्त्छोधयेत            | 84.88         |
| प्राग्द्वारमृषभस्थं        | १३.५३         | प्रोक्षयेत् कलशान्             | २६.४०         |
| प्राग्दारं ग्राममध्ये      | <b>१</b> ३.५४ | प्रोक्षयेद् बहिरन्तश्च         | 38.88         |
|                            |               |                                | , -           |

|                                               | श्लो <b>कानुक्रमणी</b> |                                      | २७४           |
|-----------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------|---------------|
| प्रोक्ष्य गन्धोदकैः                           | २६.२२                  | वाला शस्त्रासहा                      | १४.११         |
| प्राक्य गरवादकः<br>प्लावयित्वा नवं            | 3.78                   | बाहु च्छेदे परित्यागः                | २४.६१         |
| प्लुतं प्रणवमुच्चार्य                         | 84.78                  | बाहुमात्रां सुचं सप्त                | <b>ল.</b> ४७  |
| -34 x-1-13- 11-1                              | 1 ( ( -                | बाह्नन्तरगतं मध्यं                   | 34.3          |
| फ                                             |                        | बाह्वीरंगुलयः पंच                    | १७.६५         |
|                                               | ६.४०                   | बिन्दुरूपयुतं ध्यायेद्               | १७.६          |
| फट्कारान्तेन मेधावी                           |                        | बिन्दुस्तस्मा द्वरीशात्मा            | પૂ. १૦        |
| फलं च मानुषं दिव्यं                           | २८.७४                  | बिन्द्दन्तेन पयो                     | १०.१६         |
| व्                                            |                        | बिन्द्वन्तै रादिकान्तै स्तु          | £8.x          |
| बद्धपद्मासनान्                                | 82.58                  | बिम्बाभिमानिनं जीवं                  | १७.१४         |
| बद्ध्वा योगासनं                               | ३०.५                   | बिम्बोद्धारविधेर <del>स्</del> तु    | २४.२३         |
| बलश्चाति बलश्चोभौ                             | २३.१८                  | बिल्वा भ्रपनसाद्याश्च                | १२.२३         |
| बलिदानं यथाशिक्त                              | १६.४६                  | बीजं तारादिनत्यन्तं                  | ५.२१          |
| बलिपातदिगीशं च                                | २२.५४                  | बीजाङ्कुर ध्वजारोह                   | 38.38         |
| बलिपीठं तु कर्तव्यं                           | २३.४२                  | बीजानि सर्वधातूनि                    | <b>१</b> ३.३८ |
| बलिपीठसमुत्सेधो                               | १६.२६                  | बीजानीजसंबीजार्चा                    | १.३५          |
| बलिपीठे बलश्चाग्रे                            | 88.22                  | बुद्धिगर्वमनोमात्रा                  | 8.58          |
| बलि च परितो दद्याद्                           | २०.२२                  | ु<br>बुद्ध् याद्यक्षार्थनानात्वैर्या | १.5           |
| बलि च विकिरेद                                 | १८.८४                  | ुधं चामीक <b>र</b> प्रख्यं           | १२.७०         |
| बलि च सर्वतो दद्याद्                          | २६.७१                  | ब्रह्मचारी गृहस्थ                    | २८.७४         |
| बलि चाष्टविद्यभयोऽथ                           | २४.६२                  | ब्रह्मभागं परित्यज्य                 | १८.१४         |
| बल्यदाने तु नैष्फल्यात्                       | १५.५३                  | ब्रह्मरन्ध्रेण देहान्तः              | १७.१२         |
| बहिः प्राकारकोणस्था                           | २३.५८                  | ब्रह्मवर्चसकृद् ब्राह्मो             | 5.४५          |
| बहिरावरणं त्वल्पे                             | 04.3                   | ब्रह्मश्री चम्पकक्षीर                | १६.१०६        |
| बहिरावरणे चाष्टी                              | 90.68                  | ब्रह्मसूत्रं परिहरेत                 | 23.50         |
| बहिर्ग्रहगणाः पूज्याः                         | २३.११                  | ब्रह्मस्थानगतं वापि                  | २३.७७         |
| बहिर्द्वारादि कर्तव्यं                        | ६.२६                   | ब्र ह्यांशे मध्यमं                   | १८.११         |
| बहिनिर्गम्य घोषेण                             | २१.१5                  | ब्रह्माणमाहुमूं धनि                  | 3.88          |
| बहिः स्थिता न दोषाय                           | १२.२१                  | ब्रह्माणमीक्वरं विप्रान              | २७.५४         |
| बहुदोषा शिला सा                               | १४.३                   | ब्रह्माणं केशवं रुद्रं               | १७.२६         |
| बहुधा सम्प्रणीतानि                            | 2.28                   | ब्रह्माण्डं पार्थिवं शुभ्रं          | १३.४२         |
|                                               | १२.३                   | ब्रह्मा नवसु मध्ये                   | १२.५२         |
| बहुपांसुरशुष्काम्बु<br>बहु सम्पर्क विप्रैष्तु | २५.२५                  | ब्रह्मा सध्यपदे                      | १२.५३         |
| -बह् वृचोऽध्वर्यव                             | १ <b>६.७</b> २         | त्राह्मणाः क्षत्रिया <b>वै</b> श्याः | ११.४८         |
| -अर्थ्य नायव्यसम                              | , ,, - ,               |                                      |               |

| ब्राह्मणाद्याश्चतुवर्णाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २१.२             | भूतनाथस्य चारभ्य                         | १६.४२          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------|----------------|
| ब्राह्मणान् भोजयेत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १६.६१            | भूताधिपत इत्येवं                         | २७.१०          |
| ब्राह्मणान् वैष्णवान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २६.७३            | भूतानि चेतिबिन्द्वन्तैः                  | .३७            |
| <b>ब्राह्मणैः</b> स्वस्तिवाच्पादौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २०,११            | भूतिकामस्य योगोऽयं                       | ४.७४           |
| <b>न्नाह्ममानुषदैवेषु</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २६.२३            | भूभुर्व: स्वश्च                          | १७.१०६         |
| ब्रीहिभिः स्थिण्डलं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २८.५५            | भूमौ प्रतिदिशं चात्र                     | २०.६५          |
| भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  | भूरादयोऽग्नयोऽवस्था                      | <b>द.</b> ४६   |
| भक्ता दक्षा विनीताश्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १६. <del>८</del> | भूरादिसत्यपर्यन्तैः                      | १६.३१          |
| भक्तानामनुकम्पार्थिमह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २१.५७            | भूवृद्धया वायुवह्वीन्द्र                 | १३.५६          |
| भक्तानुकम्पी भगवान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १६.३             | भूषणानि ततो दद्याद्                      | १६.११६         |
| भक्तावच्यवमानायां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३०.४४            | भूषा <b>दाम</b> निवेद्यं क्च             | २८.5२          |
| भक्तेष्वस्य प्रसादेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३०.१६            | भोजयेद् ब्राह्मणांस्तत्र                 | १७.११२         |
| भक्त्यर्थाः सर्वमंत्राः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २१.६०            | <b>.</b>                                 |                |
| भक्त्यैव परया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४५०              |                                          | 95 ->          |
| भक्ष्य भोज्यादिसंयुक्तं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १६.४३            | मंगलांकुरपात्राणि<br>वंग्यन्ति च सम्बन्ध | १६.5४°         |
| भक्ष्यं तैर्दन्तकाष्ठं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १०.३७            | मंगलानि च सन्दृश्य                       | १४.३२          |
| भगवन् त्वत्प्रसोदन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १०.६             | मंगलानि शुभान्यष्टौ                      | १५.७२          |
| भगवन् ! दुनिरीक्ष्योऽकं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ₹.₹              | मणिजे चाधमं ज्ञेय                        | \$8.0X         |
| भगवन् ! देवदेवेश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १-२२             | मणिबन्धनसमौ                              | ७.२४           |
| भगवन् बलिपातस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30.98            | मणिबन्धसमौ                               | ७.२६           |
| भग्नम् उद्घृत्य वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २५.७३            | मणिबन्धस्तु नासावत्                      | \$3.88         |
| भंक्त्वा द्वादशधा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १४.७७            | मण्डपद्वारमासाद्य                        | २१.१६          |
| भद्रिका भूमिराख्याता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १२.३१            | मण्डपद्वारमासाद्य                        | २२.४६          |
| भवन्तो नोऽनुजानन्तु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २४.११            | मण्डपं प्रांगणं चैव                      | 29.68          |
| भागं कुम्भोत्तरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 88.38            | मण्डपस्योत्तरे पार्श्वे                  | ११.३१          |
| भागं बाह्यगत चैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 88.30            | मण्डपे स्तम्भमूलेषु                      | १५.५४          |
| भागं भार्यासुतादीनां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १प.पप            | मण्डलि <b>त्रत</b> यस्यान्त              | 38.08          |
| भागं शिष्यैः सहाश्नीयाद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹0.₹ <b>Ę</b>    | मण्डलं विधिनालिख्य                       | 2.88           |
| भागार्धान्तर्गतं कंठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ₹6.34<br>8€.34   | मण्डलाराध्नाहोम                          | 5.88           |
| भान्विन्द्र संगमाद्यष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>२३.३</b> ४    | मण्डले देवनाराध्य                        | 2.82           |
| भाण्डागारेऽक्षयः पूज्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २३. <b>१</b> ६   | मण्डले देवमाराध्य                        | ४.६४           |
| भित्तिस्तम्भादि विन्यासे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १३.५१            | मण्डले देवमाराध्य                        | 88.8           |
| भुंक्तशेषमगन्धं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १५.६६            | मण्डलेषु सकूर्चेषु                       | 84.88          |
| भूतनाथं पतिष्ठाप्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 86.4E            | मण्डले स्थण्डिले                         | <b>१</b> २.६२. |
| A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR | 2-1-4            |                                          |                |

|                                 | इलोकानुक्रमणी |                              | २७७          |
|---------------------------------|---------------|------------------------------|--------------|
| मत्स्यकूर्मवराहाणा <u>ं</u>     | २६.२०         | मरुतः कण्टका नाले            | ٤.६२         |
| मत्स्यं के पादयोः कूर्मं        | १७.५७         | मरुतो दलसंधिस्था             | ६.६ प        |
| मत्स्ययुग्मं च कुभ्भं           | १६.८५         | मलक्षालनमात्रेण              | १५.७७        |
| मत्स्यौ कूमौ च                  | २४.२६         | महत् कौतूहलं श्रोतुं         | १.६          |
| मद्वालुकाकरीषैस्तु              | १५.३५         | महदाख्या <b>ष्टधा</b> बुद्धि | 8.88         |
| मधुरा च कषाया च                 | १२.5          | महाभूतमयं देहं               | १७.५         |
| मध्यतः पंचमं चैव                | ११.२३         | महाभूतात्मका वात्र           | २.५०         |
| मध्यमानामिके युक्ते             | ७.३२          | महाविष्णुः सदा               | 4.78         |
| मध्यमानामिके विद्वान्           | ७.५३          | माघे वा मार्गशीर्षे          | ₹0.₹         |
| मध्यमे मध्यमा                   | ७.५६          | मातृणामालयाः कार्याः         | १३.७३        |
| मध्यादारभ्य यत्नेन              | १८.८          | मातृभ्यस्तद्गणेभ्यश्च        | २१.३         |
| मध्यानामान्तरेऽङ्गुष्ठो         | 35.0          | माधवो मधुषूत्पत्त्या         | 3.40         |
| मध्यान्तमष्टिदक्षवष्टौ          | १८.२३         | मानुषेऽस्य परीवरा            | १५.१७        |
| मध्ये साङ्गं यजेद्              | २३.३          | मा भूत् प्रजाविरोधो          | १८.५५        |
| मध्वाख्यास <u>ु</u> रघातित्वाद् | ३.६१          | मार्जनं भृगराजे              | २६.३०        |
| मध्वाज्याक्त कुठारेण            | १४.५८         | मार्जनं मणिजानां तु          | १५.इन        |
| मध्वाज्याक <u>्त</u> कुठारेण    | २०.१२         | मार्जने प्रथमे ब्रह्मा       | ६.१८         |
| मनः शिलादिधातुंश्च              | १८.३४         | माषेष्विन्द्रः कुलस्थेऽग्निः | १४.४३        |
| मनः शिला हरिताल                 | १३.३१         | मासादूध्वं द्वादश            | २१.६०        |
| मनः श्रोत्रादिषु ज्ञेयं         | 8.24          | मासाश्चापि सविष्ण्वाद्या     | २२.३१        |
| <b>म</b> नसा पूजियत्वा          | ११.३६         | माहेन्द्री सा समुद्दिष्टा    | ३०.६६        |
| मनसो वासना येयं                 | १०.८८         | माहेन्द्रे तु सभास्थानं      | २३.४५        |
| मनसो वासनोच्छेद                 | ₹0.5€         | मित्रं पायौ कटौ ताक्ष्यँ     | १७.५४        |
| मंत्रं न्यस्याष्ट कृत्वस्तु     | 38.3          | मीमांसान्यायसांख्य           | २७.२१        |
| मंत्रन्यासं कमात्               | €.७           | मीमांसा हन्निरवतं            | 80.80        |
| मंत्रन्यासं ततः कुर्यात्        | १८.६०         | मुक्तयै न्यासोऽपसन्येन       | <b>६.३</b> न |
| मंत्रयेच्चक्रमंत्रेण            | १६.५१         | मुक्तागारुडहेमानि            | २०.२६        |
| मंत्रयेत् पुनरेतानि             | १६.१६         | मुक्तादामादि संकीर्णं        | २६.७         |
| मंत्रसंयोगभेदस्तु               | १५.६५         | मुखबाहूरुपादस्था             | १७.४१        |
| मंत्रस्य प्रीणनं कुर्यात्       | 25.88         | मुखभेदाः समाख्याता           | ₹.१४         |
| मंत्रैरपि च राक्षोघ्तैः         | 28.40         | मुखमाहवनीयाग्निः             | १७.६६        |
| मंत्रैरावर्त्यमानैस्तु          | 38.38         | मुखं यः सर्वदेवानां          | २२.५२        |
| मन्त्रोद्धारोऽर्चना मुद्रा      | १.४७          | मुख्ये मध्येऽध्मे            | <b>ξ</b> 8.3 |
| मरणादिषु दृष्टेषु               | 30.28         | मुञ्चेद् वाम कनिष्ट          | ७.३६         |
| सरणाविषु पृष्टेषु               | 1 . / -       | 3                            | • •          |

## <sup>इ</sup>लोकानुक्रमणी

| मुद्राणां लोकपालानां         | २०.७२         | यक्षकिन्नरगंधर्वा       | ३.२७            |
|------------------------------|---------------|-------------------------|-----------------|
| मुद्रा ब्रह्माञ्जलिनीम       | ૭.૪           | यक्षिणी किन्नरी चाथ     | ४.६८            |
| मुमुक्षोः संहतिन्यास         | ६.३६          | यच्चान्यदुपयोगि स्यात्  | 33.08           |
| मुर्षिट कृत्वा तु            | ७.२७          | यच्चान्यद् दयितं        | २४.२६           |
| मुसलाद्यालयाश्चैवं           | 73.33         | यजमानः शुचिभू त्वा      | १६.१२           |
| मुहर्तदेवताहोमो              | १५,५०         | यजमानश्च गां दद्याद्    | १६.१०=          |
| मुहूर्ते गमिते यष्य          | १२.१७         | यजुष्यवित्रं सकलं       | 28.38           |
| मुहर्ते स्थापयेद्            | १३.४७         | यज्ञभागं गृहाणेमं       | १६.११४          |
| मूर्तयश्चास्यास्य सर्वास्ताः | 3.37          | यत एवमतो लब्ध्वा        | 8.80            |
| मूर्तिदेव्यो बहिः पूज्या     | २१.७४         | यतः कालक्रमेण           | ४६.०६           |
| मूर्तिशक्तिभिरंगैश्च         | १५.४०         | यतस्तु देवताः सर्वा     | २५.५२           |
| मूर्तियैः सार्धमागम्य        | १६.४०         | यतींश्च विमल ज्ञानाम्   | १५७५            |
| मूर्त्यन्तरैश्च विज्ञेयो     | 3.88          | यतो जांताखिला सृष्टिरिय | 3.55            |
| मूध्न्यक्षतान् सदूर्वाग्रान  | २६.४८         | यत्नः कथाश्रुतिः        | ४.६१            |
| मूलबिम्बे यथान्यायं          | २१.३२         | यत्नोऽर्थो वाधिको       | 99,09           |
| मूलमंत्रं जपन् गच्छेद्       | ६.१५          | यत्परं वैष्णवं तत्त्वं  | . <b>१</b> ४.५३ |
| मूलमंत्रेण जुहूयाद्          | 25.88         | यत्परिस्तीवेते दर्भै:   | ८.६५            |
| मूल मंत्रेण साङ्गीन          | ६.५           | यत् पूजितं मया देवः     | २८.८८           |
| मूलाङ्गैस्तर्पयेत्           | २०.३४         | यत्प्रसादाज्जगत्        | २२.५७           |
| मूलार्चा वापि कर्मार्चा      | <b>१</b> ६.६१ | यत् फलं समवाप्नोति      | २८.६९           |
| मूलेन विकरान् जप्त्वा        | १०.१५         | यत्र नीचे स्थितो        | २३ ७४           |
| मूलेन विन्यसेत               | २८.५६         | यत्र वा तत्र वा काले    | १५.२४           |
| मूलेनाष्टशतं चैव             | २१.६          | यत्र व्यस्ताः समस्ता    | ४.४५            |
| मृतकषायौषधीतीर्थैः           | 33.78         | यत्रेदं प्रयतैः नित्यं  | ३०.पप           |
| मृत्कषायौषधीतीर्थैः          | २०.१३         | यत् सिसाधयिषुः          | ४.७७            |
| मृत्तिकाघटिकाः सूत्र         | १५.६६         | यथा तु वेदवृक्षस्य      | २.२२            |
| मृत्तिकाप्येवमानेया          | १४.६१         | यथायोगं प्रयोक्तव्या    | 38.38           |
| मृत्पात्रे पंचगव्यं          | १६.१२६        | यथा स्वनाममंत्रेण       | १६.४७           |
| मेखला रशना कुक्षिगँभँ:       | १३.६३         | यथाहं श्रुनवान्         | ३०.५२           |
| मेरुस्तु कॉणकान्तस्थो        | 23.3          | यथोक्तमातृकाब्जस्थ      | ११.२७           |
| मोधचिन्ताप्रसंग              | ३०.४७         | यथैकसूक्ष्मदेहोऽपि      | ४.३७            |
| मोहादथार्थंकामाद्            | 25.33         | यथैव तु चतुष्षष्टौ      | २३.२८           |
| य                            |               | यदांकुराणि रोहन्ति      | १५.५७           |
| यंरक्षन्तीति वारुण्यां       | 38.8          | यदा निवृत्तकर्मासौ      | २१.६३           |
|                              |               |                         |                 |

| यदा पश्येत् परं         | २.५३          | यावदत्र जगन्नाथो            | \$8.73        |
|-------------------------|---------------|-----------------------------|---------------|
| यदा यदा प्रसन्ना        | २६.६६         | यावन्नवं शुभं कृत्वा        | २१.४६         |
| यदुच्यमानमस्माभि        | २१.४७         | युक्ताहारविहारस्तु          | ₹0.₹          |
| यद्यद्वा क्रियते कर्म   | 28.88         | यूयिकाबकुलाभ्यां            | २६.६०         |
| यद्युत्तिष्ठेदनाचान्तो  | ₹6.80€        | येन कालाग्निनां             | २२.५६         |
| यद्येककरशाखा तु         | २४.६२         | येन येन स्वरेणैतद्          | 3 छ. प्र      |
| यन्त्रेणाग्नावधिश्चित्य | 4.58          | येन रूपेण यल्लेख्यं         | \$ 7.3        |
| यः पठेच्छृणुयान्नित्यं  | ३०.८६         | येन संरक्ष्यते सर्वे        | 55.XX         |
| यमश्च नियमो धर्मों      | 8.85          | येन संह्रियते सर्वं         | २२.५३         |
| यमः संयमनात् पु सा      | <b>३.</b> ६४  | येभ्यो निवर्तमानस्य         | 38.0€         |
| यमाख्यमोद्धयं चेष्ट्वा  | ٧. १३         | ये भूता इति दिक्षू हवं      | 55.68         |
| यवमुद्गतिल सीहि         | १५.३६         | येषां विश्वसृजोऽप्यस्य      | ₹.5४          |
| यवन्नीहितिला हेम        | १६.१११        | ये समस्तं जगद्              | २२.६२         |
| यवसर्षप                 | १५.४२         | योगपीठं तु सम्पूज्य         | २०.७६         |
| यवादीन् दिक्षु विन्यस्य | <b>१</b> 5.₹४ | योगोऽसौ योगिभिः             | ₹0.0₹         |
| यागभूमि परींक्ष्यादी    |               | योज्या युगेषु वेदेषु        | 8.88          |
| **                      | 4.3<br>78.3   | यो ददाति तदा किचित्         | <b>१</b> 5.58 |
| यागः स्तोमो महायागं     |               | योनिमुद्रा त्वियं प्रोक्ता  | ७.१३          |
| यागस्थानं समासाद्य      | <b>६.</b> २२  | योनिरूपविशेषं               | २४.७५         |
| यागार्थं कल्पितां भूमि  | १०.१३         | यौधाजयं रौक्वं च            | ₹8.85         |
| यागैद्वादशभिर्यस्तु     | ११.१८         | ₹                           |               |
| यागोपकरणं सर्वं         | <b>१</b> ५.७६ | रक्षोयमाग्निवाताप्य         | १२.१४         |
| यागोऽयं तस्य विज्ञेयः   | 4.48          | रक्षोवरुणवायन्य             | 88.98         |
| यात्राहोमादिसंयुक्तं    | २१.६३         | रतिण्चेति कमाद्             | ४.५३          |
| यात्राह्नयेव यथापूर्वं  | २१.३०         | रत्नन्यासं ततः कुर्याद्     | १८.२२         |
| यार्थांदापद्यते सेयं    | २.१६          | रत्नन्यासं ततः कृत्वा       | १८.३८         |
| याभिरेष हरो देवः        | 8.70          | रत्नन्यासं पुरा कृत्वा      | १६.८६         |
| याभिद्वीदशंधा भिन्ना    | 3.48          | रत्नलोहशिलाधातु             | \$8.5         |
| याष्टोत्तशताध्याया      | 8.48          | रत्निरात्रं स्रुवं कुर्याद् | 5.80          |
| यायोगवाहेषूच्चाटो       | 88.28         | रत्नैरौषधिभिलोंहै:          | 0₹.3          |
| यावत् प्राकारपर्यन्तं   | १२.४१         | रत्यथिनं समासक्त            | <b>५.३४</b>   |
| यावन्तः कलशा प्राह्या   | २६.=          | रथ वा कुंजरं वास्य          | २१.७          |
| यावन्तो ग्रन्थयश्चोक्ता | 25.83         | रथशिलिपविकारादौ             | १४.४४         |
| ALA: (11 N. 142 11 11)  | , -,          |                             | •             |

| रथेक्षणाङ्गुलीकूर्म                                                                                                                                                                                                                                           | १४.२०                                                                                  | ल                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| रन्ध्रे वातायने धाम्नि                                                                                                                                                                                                                                        | 33.88                                                                                  | लघु प्रकाशकं सत्त्वं                                                                                                                                                                                                                        | 3.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| रमणीय मिवा भाति                                                                                                                                                                                                                                               | 84.35                                                                                  | लब्धानुज्ञः स शिष्योऽपि                                                                                                                                                                                                                     | ११.६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रम्भादलाकृतिः स्त्री                                                                                                                                                                                                                                          | १४.८                                                                                   | लब्धानुज्ञस्तु संशोध्य                                                                                                                                                                                                                      | 80.88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रवासे शत्र्युषितेः                                                                                                                                                                                                                                            | १२.१०                                                                                  | लाजानां मुख्टिमात्रं                                                                                                                                                                                                                        | ६०.०१<br>इ.७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| रहस्यदानं कर्तव्यं                                                                                                                                                                                                                                            | 78.38                                                                                  | लिखित्वा स्वस्तिकं                                                                                                                                                                                                                          | २२.७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रहिता योनिदोषै                                                                                                                                                                                                                                                | <b>१</b> ६.१४                                                                          | लेपादिदूषिते बिम्बे                                                                                                                                                                                                                         | २ <b>५.</b> २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| राक्षसा यातुधानाश्च                                                                                                                                                                                                                                           | २२.५४                                                                                  | लेप्येऽधिवास्य कर्माचा                                                                                                                                                                                                                      | १५.६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| राक्षोध्नं च जपेत्                                                                                                                                                                                                                                            | २४.८०                                                                                  | लेलिह्यमानमुज्ज्वालं                                                                                                                                                                                                                        | 5.90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| राक्षोघ्नं वास्तुहोमं                                                                                                                                                                                                                                         | २४.४८                                                                                  | लोकपालान् बहिध्यत्वा                                                                                                                                                                                                                        | १६.३ <b>८</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| रागद्वे षपरीतस्य                                                                                                                                                                                                                                              | ३०,२२                                                                                  | लोकसंव्यवहारेषु                                                                                                                                                                                                                             | १५.५ <b>५</b><br>१५.७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| रागर्द्वोषादयस्तेषां                                                                                                                                                                                                                                          | 8.82                                                                                   | लोकानुग्रहहेत्वर्थं<br>-                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| राजतं बिन्यसेत्                                                                                                                                                                                                                                               | १२.५३                                                                                  | लोकाश्चानन्तकाला <b>ग्नि</b>                                                                                                                                                                                                                | \$5.XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| राजयक्ष्मा च रुद्रश्च                                                                                                                                                                                                                                         | १२.५५                                                                                  | लोकास्त्वां पूजियष्यन्ति                                                                                                                                                                                                                    | ₹. ५२<br>• ∨ ∪ e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| राजसूयो मुखं चैव                                                                                                                                                                                                                                              | 86.80                                                                                  | लोहजं च महत् पात्रं                                                                                                                                                                                                                         | १४.५६<br>१५.६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| रात्रिपुष्पैर्यजेद् रात्रौ                                                                                                                                                                                                                                    | 33.28                                                                                  | लोहजं भस्मना शुध्ये                                                                                                                                                                                                                         | १५.=३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रात्रिशेषं समासीत                                                                                                                                                                                                                                             | २०.५८                                                                                  | लोहे सिक्थमयीमर्चा                                                                                                                                                                                                                          | १४.६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रात्रौ होमस्तु कर्तव्यो                                                                                                                                                                                                                                       | 32.05                                                                                  | लौही पात्रवदर्चापि                                                                                                                                                                                                                          | १५.५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                             | 2 2/2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| रामब्र ह्ले न्द्रसूर्याश्च                                                                                                                                                                                                                                    | ₹.१०                                                                                   | -                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| रामब्रह्मे न्द्रसूर्याश्च<br>राशिचक विधानेन                                                                                                                                                                                                                   | ३.१०<br>२२.५४                                                                          | ¥                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| राशिचक विधानेन                                                                                                                                                                                                                                                | २२.५४                                                                                  | व<br>वक्त्रमात्रं ग्रसेत्                                                                                                                                                                                                                   | ₹8.85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                               | १२. <b>५</b> ४                                                                         | वऋस्थूलकृशा रूक्षाः                                                                                                                                                                                                                         | ₹8.85<br><b>१</b> ४.२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| राशिचक विधानेन<br>राशीनां तैविसर्गाद्यैः<br>राष्ट्रायास्मै विशेषेण                                                                                                                                                                                            | २२. <i>५</i> ४<br>५.४२<br>२४.२२                                                        | वऋस्थूलकृशा रूक्षाः<br>वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं                                                                                                                                                                                              | ₹8.85<br>१४,२२<br>१.४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| राशिचक विधानेन<br>राशीनां तैविसर्गाद्यै:<br>राष्ट्रायास्मै विशेषेण<br>राहुं चासितपीताभं                                                                                                                                                                       | २२.५४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१                                                        | वकस्थूलक्वज्ञा रूक्षाः<br>वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं<br>वज्जमीवितक वैडूर्य                                                                                                                                                                     | ₹8.5₹<br>₹8.5₹<br>₹8.5₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| राशिचक विधानेन<br>राशीनां तैविसर्गाद्यैः<br>राष्ट्रायास्मै विशेषेण<br>राहुं चासितपीताभं<br>रुदन् का गतिरित्यु                                                                                                                                                 | २२.5४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१<br>१.१३                                                | वकस्थूलकृशा रूक्षाः<br>वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं<br>वज्रमौक्तिक वैडूर्य<br>वज्रमौक्तिक वैडूर्य                                                                                                                                                | २६.६८<br>१४.२२<br>१.४५<br>१३.३२<br>२६.५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रदन् का गतिरित्यु रुद्र ललाटे मुकुट                                                                                                                                            | २२.5४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१<br>१.१३<br>१७.५१                                       | वकस्थूलकृशा रूक्षाः<br>वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं<br>वज्रमौक्तिक वैडूर्य<br>वज्रमौक्तिक वैडूर्य<br>वज्रं शक्ति च दण्डं                                                                                                                         | २६.६८<br>१४.२२<br>१.४५<br>१३.३२<br>२६.५५<br>६.५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यैः राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून्                                                                                                                     | २२.5४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१<br>१.१३<br>१७.५१<br>१७.५२                              | वकस्थूलकृशा रूक्षाः<br>वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं<br>वज्रमीवितक वैडूर्य<br>वज्रमौक्तिक वैडूर्य<br>वज्रं शक्ति च दण्डं<br>वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च                                                                                              | २८.८८<br>१४.२२<br>१४.४५<br>१३.३२<br>२६.५५<br>६.५३<br>५.५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यैः राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली                                                                                                    | २२.5४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१<br>१७.५१<br>१७.५२<br>5.६5                              | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमीनितक वैडूर्य वज्रमौनितक वैडूर्य वज्रमौनितक वैडूर्य वज्र शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरसि हौ च                                                                              | २८.८८<br>१४.२२<br>१४.४५<br>१३.३२<br>२६.५५<br>६.५३<br>२२.२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः                                                                                  | ? ?                                                                                    | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमीवितक वैडूर्य वज्रमौक्तिक वैडूर्य वज्र शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरसि हौ च वराहहयशीर्षाभ्याः                                                                              | २८.२२<br>१४.४२<br>१३.४२<br>२६.५३<br>६.५३<br>२२.५७<br>२४.६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः रेचियत्वा ततो वायु                                                               | २२.5४<br>५.४२<br>२४.२२<br>१२.७१<br>१७.५१<br>१७.५२<br>5.६5                              | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रं शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरिंस हौ च वराहहयशीर्षाभ्यां वराहो नारिंसहश्च                                         | २८.२२<br>१४.४२<br>१३.४२<br>२६.४५<br>२२.४२<br>१३.४<br>१३.४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः रेचियत्वा ततो वायुं रेवन्तः क्षेत्रपालाश्च                                       | २२. = ४<br>५. ४२<br>१४. २२<br>१२. ७१<br>१७. ५२<br>१७. ५२<br>३०. ६६<br>१७. ४२<br>२३. २४ | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमीवितक वैडूर्य वज्रमीवितक वैडूर्य वज्र शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरिस हौ च वराहह्यशीर्षाभ्याः वराहो नार्रासहश्च                                                            | २ ६ . ६ . ५ २ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ २ ६ . ५ २ २ ६ . ५ २ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ ६ . ५ २ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ १ . ५ . ५ |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः रेचियत्वा ततो वायुं रेवन्तः क्षेत्रपालाश्च                                        | 2                                                                                      | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रगौिवतक वैडूर्य वज्रं शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरीं हौ च वराहहयशीर्षाभ्याः वराहो नारींसहश्च वर्णा तत्र सम्पूज्य वर्णजा यदि सूयेव     | २८.२२<br>१४.२२<br>१३.४२<br>२६.४२<br>२१.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रुदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः रेचियत्वा ततो वायुं रेवन्तः क्षेत्रपालाश्च रैभ्यस्य जपतोऽभ्याशे रोमाणि तारकासंघा | 2                                                                                      | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमौक्तिक वैडूर्य वज्रमौक्तिक वैडूर्य वज्र शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरिंस हौ च वराहहयशीर्षाभ्याः वराहो नारिंसहश्च वर्णा तत्र सम्पूज्य वर्णा यदि सूयेव वर्णं संकर विप्रैस्तु | २ ६ . ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ ६ . ५ . ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| राशिचक विधानेन राशीनां तैविसर्गाद्यै: राष्ट्रायास्मै विशेषेण राहुं चासितपीताभं रदन् का गतिरित्यु रुद्रं ललाटे मुकुट रुद्रान् दत्सु वसून् रूपादिभेदतः काली रेचको द्विगुणाभिः रेचियत्वा ततो वायुं रेवन्तः क्षेत्रपालाश्च                                        | 2                                                                                      | वकस्थूलकृशा रूक्षाः वक्ष्याभ्युद्धृत्य सारं वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रमौिवतक वैडूर्य वज्रगौिवतक वैडूर्य वज्रं शक्ति च दण्डं वज्रादयोऽस्त्रमन्त्राश्च वराहनरीं हौ च वराहहयशीर्षाभ्याः वराहो नारींसहश्च वर्णा तत्र सम्पूज्य वर्णजा यदि सूयेव     | २८.२२<br>१४.२२<br>१३.४२<br>२६.४२<br>२१.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२<br>१३.४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| वर्णाश्रम गतान् धर्सान्   | 28.80  | वासुदेवादिभिः स्वे स्वे        | ४.१५   |
|---------------------------|--------|--------------------------------|--------|
| वर्णाश्रमरतो भक्तो        | 30.58  | वास्तुपूजां पुरा कृत्वा        | १६.७०  |
| वर्णेषु विप्रा विप्रेषु   | २४.६   | वास्तुयागं पुरा कृत्वा         | १८.२   |
| वर्णोत्तमेन चेत           | २८.३४  | वास्तु संग्रहमारभ्य            | १६.२६  |
| वर्णोज्ज्वलैर्यथाशोभं     | २६.५०  | वास्तुहोमे कृतेऽन्तश्च         | २७.5४  |
| वर्तयेन्नामिसंस्थानि      | 05.3   | वास्तोष्पतेतिमंत्राभ्यां       | १६.५७  |
| वर्तुलानन्तरग्रंथि:       | 5.88   | वाहनाय महाविष्णो               | २२,५०  |
| वर्धन्यां चासने सिद्धे    | १०.२४  | वाहनैः विविधैश्चापि            | २१.२१  |
| वल्कलाजिनवांस्तंत्री      | २६.५७  | विकिरेत् पंचिभः मंत्रं         | २४.४२  |
| वशीकारे परं कन्या         | ४७.४   | विग्रहं कल्पयेत्               | १५.५६  |
| वसन्ते च तथा ग्रीष्मे     | 78.4   | विघ्नेशं देवताश्च              | 33.05  |
| वस्तव्यो भगवन्            | २१.५६  | विचित्रकार्यकरण                | 38.88  |
| वस्त्र कुण्डलयुग्मानि     | १६.१३  | विज्ञापयेत् ततो देवं           | २१.६२  |
| वस्त्रयुग्मानि भूषाश्च    | १६.१८  | विट् शूद्रयोर्नृ पे विप्रे     | २६.७१  |
| वस्त्रादिवेष्ठितं बिम्बं  | २१.६=  | वितानाग्निनिभं विष्णो          | २५.६   |
| वसन्तग्रीष्मयोदीक्षा      | १०.₹   | विदिक्सूत्रं परित्यज्य         | २३.७=  |
| वस्त्रेणानीय पात्रे तु    | १६.५०  | विद्या धराश्च सिद्धाश्च        | २३ १२  |
| वह्नांवखिलतत्त्व          | 80.53  | विद्याराज्ञीं सदा ध्यायन्      | १४.३३  |
| वागीश्वरी क्रिया          | १६.१६  | विधिना शास्त्रदृष्टेन          | ४.४२   |
| वाग्गीतं करयोर्नृ त्त     | 38.08  | विधिनोद्वास्य यानेन            | 78.87  |
| वातातपपरीताश्च            | ₹₹.४१  | विधिवत् स्थापिते               | २३.२   |
| वादजल्पवितण्डाभि          | २.३    | विनायकाः क्षेत्रपाला           | १७.१०२ |
| वादित्रशंखनादैश्च         | १८.८२  | विन्यस्य कांचनं                | २२.११  |
| वानप्रस्थश्चतुर्धेव       | 28.54  | विपानं कर्मणामेव               | ३०.२७  |
| वामनो ह्रस्वतायोगा        | ३.६२   | विप्रादीनां स्मृता भूमिः       | १२.७   |
| वामहस्तमथोत्तानं          | ७.१५   | विप्रान् सद्यः समाहूय          | २४.४   |
| वामहस्तेन मुष्टि          | ७.१२   | विप्रोच्छिष्टं च गव्यं         | २५.१७  |
| वामहस्तेन संगृह्य         | ७.३८   | विभक्तेन्द्रियसंस्था <b>नं</b> | १०,४५  |
| वायव्या धारणा             | ₹0.58  | वियुङ् क्ष्वहुंफडन्तेन         | १०,८१  |
| वायुश्च सोम ईशानो         | ₹.११   | विरलोध्वीङ् गुलि हस्तं         | ७.३३   |
| वाराह्य नद्रीं च चामुन्डी | \$8.38 | विलम्बने तु निष्कृत्या         | २५.७   |
| वारिधारां च मूलेन         | १६.११८ | विलाप्य ज्ञानयोगेन             | १०.५५  |
| वासुदेवादयः कान्ताां      | १७.१८  | विलोमं शूद्रविट्क्षत्र         | १०.७७  |
| वासुदेवादयो योज्या        | ५.५२   | विवस्वान् दक्षिणे              | १२.५४  |
| 11.74.114.11.11.11        |        |                                |        |

| विविक्ते सुसमे देशे       | ४.२         | विसृज्य शिल्पिनोऽत्रापि             | <b>१३.२१</b>  |
|---------------------------|-------------|-------------------------------------|---------------|
| विविधान्नाद्य भूयिष्टं    | २२.४७       | विसृज्योक्तेन विधिना                | ११.७३         |
| विविधा भरणा दीर्घा        | ₹.2€        | वीरभद्र! नमस्तेऽस्ऽतु               | ३२.५६         |
| विविधैर्भयरोगाद्यैः       | 23.05       | वीरभद्रः स्वराः सर्वे               | 58.38         |
| विवेकाज्जायते भिकत        | 30.24       | वीरसेनसुषेणौ च                      | १६.६९         |
| विशेषेण च कर्तव्यं        | २०.४६       | वीर्यवन्तो भविष्यन्ति               | ४.६३          |
| विश्लेषयदघं देहात्        | ६.२६        | वृक्षेषु पर्वताग्रेषु               | 80.808        |
| विश्वाजिद् विम्वमेघं      | १७.६१       | वृत्तायते च प्रासादे                | १५.२३         |
| विश्वतक्ष्चक्षु रित्येनं  | 38.48       | वृत्तिपञ्चकभेदेन                    | <b>१</b> ७.७5 |
| विश्वाभूतदिशापाल          | ₹७.३५       | वृत्तिभेदः किया चेति                | 3.78          |
| विश्वरूपं च वैकुण्ठं      | २३.४        | वृथान्यदर्शने वापि                  | 9.40          |
| विश्वरूपेति सप्तता        | 5.88        | वृद्धां बालां च चण्डालीं            | १३.७५         |
| विषवव्यापितयैवैष          | 3.44        | वृषाभ्यां कपिलाभ्यां                | १३.५          |
| विश्वादीनां क्रमादेवं     | 23,30       | वेतालाश्चैव मातंगा                  | २२.६६         |
| विश्वाय विश्वरूपाय        | 28.80       | वेदाध्ययन ऋतृ १च                    | <b>१</b> ६.२५ |
| विश्वेनाच्छादनं हत्वा     | २६.४६       | वेदाध्ययनसंयुक्तं                   | 88.88         |
| विषया दुस्त्यजाः          | ३०.४८       | वेदास्त्रयस्त्रिभः पानैः            | <b>६.१७</b>   |
| विषयेभ्योऽपि यत्नेन       | 30.88       | वेदि परिश्रितां कृत्वा              | २१.२२         |
| विष्णवे चेति हुत्वांते    | 23-22       | वेदे साङ्ख्ये च योगे                | ३.४६          |
| विष्णु ब्रह्मशिवाख्योऽसौ  | ₹.४         | वेदैश्च नादये <sup>!</sup> दष्ट्वां | २४.६०         |
| विष्णुब्रह्मशिवाधीशा      | 24.30       | वेदैस्त्रिभिष्चतुर्भिवा             | 34.38         |
| विष्णु: ब्रह्मा च छद्र    | 22.20       | वेद्यामिन्द्रादयो दिवस्था           | १३.६२         |
| विष्णुभुक्तं तु पुष्पादि  | ₹8.83       | वैकारिकारहंकारात्                   | 8.23          |
| विष्णुमैन्द्रे ततस्तत्र   | 36.98       | वैकुण्ठामलवर्णत्वाद्                | ३.५५          |
| विष्णुरूपाः सदा पूज्याः   | २३.४        | वैकृतः सात्त्विको गर्वो             | 8.22          |
| विष्णुसूक्तेन चैवात्र     | २८.५२       | वैदिकानां हुनेदाज्यं                | २७.5७         |
| विष्णोः गृहाणि सर्वाणि    | 28.38       | वैदिकांन् तांत्रिकान्               | २४.५२         |
| विष्णोर्धर्मप्रवक्तृत्वात | 7.78        | वैदिकास्तान्त्रिका वास्य            | 38.8          |
| विष्ण्वादि देवता          | <b>E.88</b> | वैदिकैस्तान्त्रि के श्चैव           | २४.४१         |
| विष्वक्सेन नमस्तेऽस्तु    | २२.६१       | वैनतेयमनन्तं च                      | १८.६७         |
| विष्वक्सेनस्य             | 9.88        | वैनतेयं च सम्पूज्य                  | <b>१</b> ६.५३ |
| विष्वक्सेनोऽदितौ          | \$6.85      | वैश्या यस्योहतो                     | 3.30          |
| विष्वनदेनोऽभ्रवर्णस्तु    | Ę. 65       | वैश्येन यदि संस्पृष्ठो              | २८.३७         |
| वसृजेत् तिर्यगायम्य       | 6.28        | वैष्णवाग्नी तु जुहूयात्             | ₹5.६३         |
|                           |             | 2 9%                                | 13.13         |

| वैष्णवानलनिर्दग्ध               | २5.3         | शंखचक वृसीशिक्य           | ₹3.35        |
|---------------------------------|--------------|---------------------------|--------------|
| वैष्णवानां च वैभाष्यं           | \$6.48       | शंख तूर्यादिसंयुक्तं      | 80.888       |
| वैष्णवान् पूजयेत्               | १८.७४        | शंख तूर्यादि संयुक्तं     | 88.40        |
| वैष्णवीकरणं कुर्यात्            | 35.78        | शंखतूर्यादिसंयुक्तं       | २८-६१        |
| वैष्णवीभिस्नु दासीभिः           | २०.६०        | शंख दुन्दुभिनिघोंषैः      | ₹.३७         |
| वैष्णवै: कारियत्वा              | २०.५५        | शंख दुन्दुभि निर्घोषे     | २१.६=        |
| वैष्णवैरभ्यनुज्ञातो             | १०.१२        | शंख दुन्दुभिनिघोंषै       | २२.१५        |
| वौषऽन्तेन मत्रेण                | द.३८         | शंखाभ्रादिस्वरा चेष्टां   | १२.५         |
| व्यक्ताव्यक्तपदं                | २७.१२        | शतवारं तु मूलेन           | १८-४४        |
| व्यञ्जनानि स्वरानत्र            | ५.६०         | शनैः प्रदक्षिणं गच्छेद्   | 20.40        |
| व्यत्ययातृ पंचवर्णे <b>वी</b>   | २६.१४        | शनै: शनै: व्रजेद          | २१.६६        |
| व्यत्यस्तमेन <b>स्त्रस्थं</b>   | २३.६६        | शन्नो यादिव्यां यासां     | २६.६७        |
| व्यत्यस्तोनातिरिक् <b>तादि</b>  | २६.७४        | शब्द न्याय निमित्तज्ञान   | \$ 7.08      |
| व्यस्तैरष्टाक्षरैरष्टो          | 3.58         | शब्द: स्पर्शश्च रूपं      | 8.56         |
| ब्यस्तै <b>रष्टाक्षरैरेतान्</b> | १६.७७        | शब्दादि विषयान्           | ३०.५२        |
| व्यस्तै श्वैव समस्तैश्च         | 28.00        | शब्दादिश्चिन्मयं रूपं     | ₹.४५         |
| व्याख्यानादिषु काले <b>षु</b>   | ११.५२        | शमित्यत्र सदस्यैश्च       | ₹ 5.05       |
| व्यानं सर्वगतं चैव              | 30.08        | शमीवर्यमृताऋांतिसहा       | १६-११२       |
| व्यापिनं पुरुषं नादं            | <b>५.१</b> १ | शमीसमिद्घृतान्नाज्यं      | १६.५८        |
| व्यापिनी तु परा                 | 8.28         | शं भवन्तो वदन्त्वत्र      | २७.२५        |
| व्याहृतित्रितयं चैव             | १७.२७        | शयनं दक्षिणस्यां          | 30.85        |
| <u> व्याहृत्याग्निवायु</u>      | २७.३४        | शयने रुद्र सूक्तेन        | 30.88        |
| व्योम वायुष्च तेजश्च            | 8.38         | शयने सन्निवेश्यादौ        | १६.२७        |
| व्रतोपवासनियमै:                 | 28.38        | शयने स्थांपयित्वाची       | १७.२३        |
| वीहीनाज्यं पुनक्त्वैव           | १६.१३३       | शयानासीनतिष्ठन्तो         | १३.५७        |
| -                               | •            | शयिते संहृतिन्यासं        | ६.३५         |
| TT = T1 = T1                    | 20 CV        | शय्या तु चिन्तयित्वादौ    | <b>५.३१</b>  |
| शक्तयोऽस्यायुधाकारा             | 78.58        | शरावेणाग्निमानीय          | <b>द.</b> ३० |
| शक्तिशक्तिमतोः                  | ₹.७५         | शरीरं भौतिकं प्राप्य      | 35.8         |
| शक्त्या हिरण्यं क्षेत्रं        | २४.४०        | शस्त्राण्यस्त्रेण संपूज्य | 88.38        |
| शंकुकर्णः सर्वनेत्रः            | १६.६६        | शांग च तत्समं             | €.७3         |
| शंखचकगदापद्म                    | १.१८         | शांगष्ठिं लशुनं शिग्रु    | 28.98        |
| शंख चक गदा पाणि                 | ६.६६         | शाकुनेनैव सुक्तेन         | 84.80        |
| शंख चऋगदापदा                    | 90.00        |                           | ₹४.१६        |
| शंख चक्रगदा खङ्ग                | २३.६०        | शान्तये यजमानस्य          | 10.14        |

| शान्तस्फटिक संकाशां                 | ६.६=          | शुद्धचर्यं पुष्टिदं प्रोक्तं        | २८.११          |
|-------------------------------------|---------------|-------------------------------------|----------------|
| शांतिकुम्भं पुरस्कृत्य              | २७.५७         | शुद्ध परेण तत्त्वेन                 | १०.८४          |
| शांतिकेऽधोमुखान्येव                 | २६.२४         | गुद्धवासाः गुचिभू त्वा              | १५.५०          |
| शांतितोय समायुक्तं                  | १६.६०         | शुद्धावाद्रियमाणायां                | ₹0,⊀0          |
| शांति कृत्वा तदग्रे                 | २७.५१         | शुद्धियांगः स्तुतिः                 | 34.8           |
| शांति च पंचिभर्हुत्वा               | २६.३६         | शुद्धे भवसि तद्भक्तिः               | ३०.२१          |
| शांति व्याहृतिभिः                   | 80.808        | शुद्धोदकान्विते पक्षे               | २६. <b>१</b> ६ |
| शांतिरस्तु शिवं चास्तु              | २४.२०         | शुद्धी कृतायामिष्टोऽयं              | २७.७२          |
| शान्तोऽशिखोपवीत                     | 73.35         | शुध्यत्यस्थावरं वेरं                | 84.5E          |
| शारीरः परिचर्या                     | 8.25          | शुभं पीतेषु शुक्लेषु                | १५.५६          |
| शालिकूर्चस्थितं पूर्णं              | २७.७5         | गुभागुभमहार्थानि                    | १२.७३          |
| शालिनीवारकौ चैव                     | 83.33         |                                     | <b>१</b> ३,२०  |
| शालिमुक्ताह <b>रीतः</b> ल           | १८.३७         | शुभाशुभाविहावतौँ<br>क्योर उर्जनिकार |                |
| शास्तारमग्नौ भांबीजं                | 09.39         | शुभे तु तैजसे पात्रे                | ४.४०<br>४.४०   |
| शिखा तु पिंगला ज्ञेया               | ٧.३٥          | शुभेन कर्मणा यांति                  |                |
| शिखाशिरोमुखग्रीवा                   | २७.६०         | शुष्कदग्धाप्लुतो:                   | १७.१५          |
| शिरः स्पृष्टेन तैलेन                | 78.38         | शूद्रस्तु मूलमंत्रेण                | २८.८४          |
| शिलाभिरिष्टकाभिर्वा                 | <b>१</b> ३.७७ | शूद्राणां दासदास्यन्ताः             | 3.35           |
| शिलायामण्डपं कृत्वा                 | 88.30         | शूलसूचिध्वज स्तम्भ                  | १३.5४          |
| शिलायामिव संस्कार:                  | 28.80         | श्रृणुयान्न परीवादं                 | ₹€.₹5          |
| शिलायां क्षालितायां                 | १४.२६         | श्रृतं घृतोपदंशादि                  | १५.१०५         |
| शिलासवर्णा रेखाः                    | 28.20         | शेषैं: शान्त्युदकै:                 | २७.४४          |
| शिवकं कारयेत                        | 27.20         | शोधियत्वा बहून                      | २४.४६          |
| शिवमत्रं स्मृतं जत्त्वा             | 8.88          | शोधयित्वाश्वमेधान्तै:               | १०.७८          |
| शिष्यं पुष्पांजलिधरं                | १०.५४         | शोधयेत् पंचगव्येन                   | १८.२७          |
| शिष्यानथानुगृह्लीयाद्               | ११.50         | शोधयित्वा यथांन्यायं                | €.₹            |
| शिष्यास्त्वामुपसर्पन्तु             | ११.५७         | शोधयित्वा विधानेन                   | २४.७७          |
| शिष्योऽपि गुरुपादाची                | ₹3.08         | शोभनं स्याच्छुभे                    | 88.88          |
| शीतेनान्नेन पूरः                    | २५.१५         | शोभा रक्तोपशोभा                     | €.₹\$          |
| शीर्षण्यांस्तु दश                   | 80.00         | शोषदाहामृतप्लाव                     | इ.६४           |
| श्रुकनासैव नासोक्ता                 | <b>?</b> ₹.६७ | श्यामा पीतारुणा                     | ३०.६३          |
| शुक्तिमात्राहुतीदंध्नः              | 5.68          | श्यामेषु द्रव्यनाशः                 | १५.५५          |
| शुक्लवर्णतथा शंखं                   | इ.इ.ह         | श्येनगृद्यर्क्षगोमायु               | १२.३४          |
| <b>भु</b> ृदृपायसहारिद्र <b>ै</b> : | २८.१६         | श्रद्धा धृतिः प्रसादाख्यो           | 8.20           |
| - acm of                            |               |                                     |                |

| श्रावणस्य सिते पक्षे          | २८.७१        | संस्थाप्य धान्य कूर्चस्थं     | २५.२५  |
|-------------------------------|--------------|-------------------------------|--------|
| श्रावयेत् समयां श्चैतां       | ११.४७        | संस्थाप्य पीठिकास्वेतान्      | 3.38   |
| श्रीधरंतु तथाग्नेय्यां        | 8€.50        | संस्पृशेद् विष्णु             | १८.३६  |
| श्रीधराय नमस्तेऽस्तु          | २२.६०        | संहतो तु करौ कृत्वा           | 3.0    |
| श्रीवत्सकौस्तुभाथः            | X 5.0        | संहत्याग्निमयं ध्यात्वा       | १६.३६  |
| श्रीवत्समुरसि न्यस्य          | १७.७३        | संहरेत तत्प्रदेशिन्यौ         | 9.70   |
| श्रीवेष्टकादिसंयुक्ता         | १४.६३        | संहारसृष्टियोगेन              | 28.72  |
| श्रीशैलशिखरे सिद्धं           | 2.8          | संहिता वाखिलान्येषां          | २५.३१  |
| श्रुत्योर्बाह्योः करद्वन्द्वे | १७.३२        | संहिते सर्वलोकेश              | 8.37   |
| श्रोत्रं त्वक्क्षक्षुषी       | ¥.₹.8        | संहृत्यावाययेद् विद्वान्      | 30.45  |
| श्रोत्रियेण गृहस्थेन          | १६.७         | सकलीकरणं नाम                  | ५.६१   |
| श्वचोरवात्य पाषंडि            | 24.80        | सकलीकृत्य पाद्यार्घ्ये        | २६.४७  |
| श्वस्पृष्टां शोधियत्वाचीं     | २४.४८        | सकलीकृतमा राध्य               | २१.३३  |
| श्योदनयन्त्यज                 | 33.35        | सकलीकृत मूलेन                 | २७.१३  |
| ঘ                             |              | सकलीकृत्य मत्रैस्तं           | ११.४५  |
| षट्के संकर्षणो ब्रह्मा        | ५.१४         | सकलीकृत्य मूलांगै:            | २६.६६  |
| षडक्षरमिदं ज्ञेय              | ሂ.ሂ0         | सकलेन समालभ्य                 | २८.१४  |
| षडक्षरं जपन् मंत्रं           | १.१७         | सकारश्च षकारश्च               | X.88.  |
| षडक्षरात्मको नित्य            | ર.૭          | सकालधर्मो दण्डी च             | २७.३६  |
| षडंगानि च विज्ञाय             | ७४.०६        | सकुशां पातयेद्                | 38.05  |
| षडंगानि च शास्त्राणि          | 37.78        | सकूर्चे गन्धपुष्पाढये         | १५,५५  |
| षडध्यधेशतै:                   | २६.७४        | सकुच्चाराधनं येषां            | २.३३   |
| षड्भिः कोणं लतापत्र           | <b>ह.१</b> ६ | सकृद् द्विस्त्रिश्चतुर्दीक्षा | 78.4   |
| षड्भिः द्वाद्शभिः वापि        | 37.05        | सक्षीरगंध पुष्पैश्च           | १६.१५  |
| षोडमः सविसर्गोऽत्र            | ८.१८         | सक्षीरं ताम्रपात्रं च         | १६.१२५ |
| <del>.</del>                  |              | सगभौद्धाट्यमाना               | १४.२५  |
| संयम्य मारुतान्               | ३०.५३        | संकल्पितोपवासुस्तु            | 85.63  |
| संवत्सरं तथा कृत्वा           | २०.५४        | संकल्प्य प्रतिमामेकां         | 88.88  |
| संशोध्य मण्डपं                | २७.४         | संक्रमे विष्णुपंचम्यां        | २०.८६  |
| संसारार्णवमग्नानां            | 38.08        | संक्रान्तस्य विनाशेऽपि        | २४.८१  |
| संस्कृतं प्रतिमा शूल          | 88.58        | संगमस्थास्तु चत्वार           | २३.४०  |
| संस्कृत्य विधिना              | 80.88        | सचतुर्दशविन्द्वन्त्यं         | ५.५१   |
| संस्कृत्य सकलं                | 83.88        | सजीवकरणं कुर्यात्             | १७.८२  |
| संस्थानिनां समुत्पत्त्या      | ३.५४         | सजीवकरणं कृत्वा               | १८.५७  |

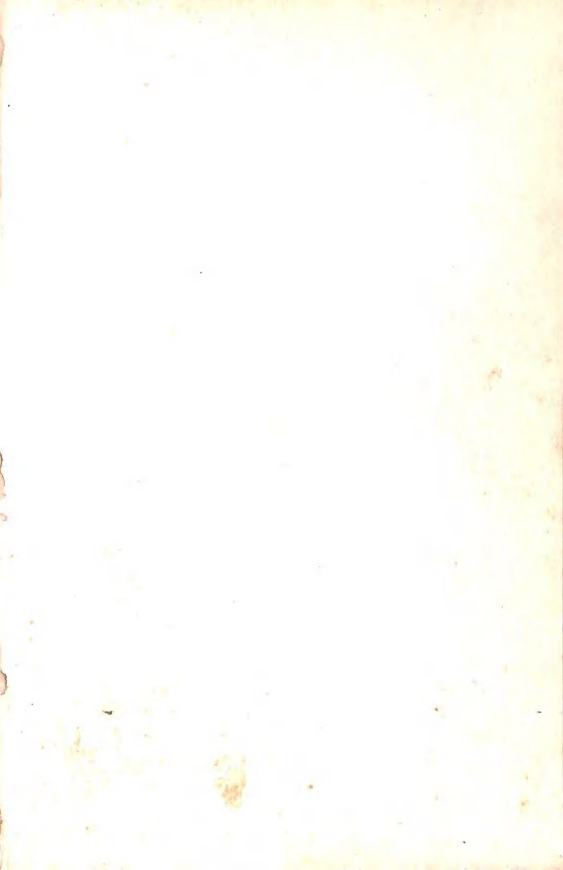
| सञ्च्छाद्याची सुवासोभिः       | २५.३४         | सबी जस्येदमुद्दिष्टं                          | ५.२८                  |
|-------------------------------|---------------|-----------------------------------------------|-----------------------|
| सत्त्वं सुखं रजो दुःखं        | ४.5           | समन्तात पीठविस्तारं                           | 98.39                 |
| सत्ये रंगं जलस्थानं           | २३.४०         | समंत्रं वारुणात्                              | 35.25                 |
| सत्ये वा स भवेत्              | २३.४६         | समभ्यच्यात्र देवेशं                           | ११२१                  |
| स त्रयोदशधा चेव               | ₹-१२          | समं घोडशधा भुक्तवा                            | 3.3                   |
| सदंष्ट्रो निऋँ तिः            | ६.७४          | समयी दीक्षितः पश्चात्                         | 78.3                  |
| सदर्भासन आसीन:                | 84.80         | समयी पुत्रकण्चैव                              | 7.80                  |
| सदशेन नवेनैव                  | 78.83         | समस्तेन समुद्दिष्टं                           | ે ૬.૬                 |
| सदस्यानुमताः पश्चाद्          | ₹७ ₹७         | समाचार संयुक्तो                               | ₹0.8                  |
| सदाचीं कर्मविद्               | \$3.35        | समाधित्रिगुणं यावदेवं                         | ३०.७२                 |
| सदा वृद्धिकरी ज्ञेया          | १४.१=         | समाधिश्चेह विज्ञेयो                           | \$0.0€                |
| सदोषानखिलान्                  | २४.१=         | समाधेर्वर्धमानस्य                             | 30.४0                 |
| सद्भावभावतो बुद्ध्या          | ३०.७४         | समानस्तु ततो                                  | ३०.५६                 |
| सद्यक्वेदेकवेदोऽपि            | २७.७४         | समाहितः क्षिपेन्माल्यं                        | १०.६१                 |
| सद्योऽधिवास्य द्वादश्यां      | १०.५७         | समाहितः स्मरेत्                               | १६.१२१                |
| सनत्कुमारस्कन्दाभ्यां         | १५.१०         | समिध: क्षीरिजा                                | २७.२३                 |
| सन्तृष्तया त्वया              | १२.५५         | समीपे तु गुरुयंत्र                            | 88.40                 |
| संतोष्य प्रियवादैश्च          | १६.२१         | सम्पातहृततोयेन                                | २७ द३                 |
| सन्ध्यामुपास्य भूयोऽपि        | 28.800        | सम्पूज्य विधिना देवं                          | २१.५३                 |
| सन्निवेशाश्च योक्तव्या        | १४.१०२        | सम्पूज्य विधिवद्                              | २८.१५                 |
| सपल्लवमुखान् न्यस्य           | २४.३७         | सम्पूज्य विष्णुगायत्र्या                      | २६.१०                 |
| सपवित्रैर्जलै: पादौ           | १६.१७         | सम्पूज्याष्टसहस्र                             | २५.७०                 |
| सप्तकारुजनैश्चापि             | २८.३९         | सम्प्रोक्ष्यं तं पुनर्देहं                    | १०.४२                 |
| सप्तकारुजनैः स्पष्टे          | २५.३०         | सम्प्रोक्ष्य सकलीकृत्य                        | ₹0.03                 |
| सप्तजन्मकृतं पाप              | 9.88          | सम्मुखं लेखयेत                                | २०.१५                 |
| सप्तदण्डायता कार्या           |               | सम्मुखावुच्छ्रिती हस्ती                       | ७.५७                  |
| सप्तधा भिधमानोऽसी             | 8 E. 2 X      | सम्मृज्य सर्वेतो गेहं                         | २७.२                  |
| सप्तमस्य द्वितीयं             | ३.८           | सम्मृज्य स्थिपडले                             | \$0.50                |
| सन्तमान्तवमाद्वापि            | ¥.¥8          | सम्यगावृत्य तां भूमि                          | २८.५४                 |
| सप्तलोक्यां यदिष्टं           | १४.२८         | सरत्नं धान्यराशिस्यं                          | १२.४६                 |
| प्र <sup>इ</sup> तसप्तविभागेन | ¥.€ <b>६</b>  | सरत्न वान्यरागित्य<br>सरत्नहे <b>मभूषाभिः</b> | २०.४५                 |
| सप्ताह्मिकचतुष्कादी           | \$5.0<br>30.4 | सरलहममूपामः<br>सरल: स्पन्दनः                  | ₹8.85                 |
| स प्रीतो मत्समीपे             | २०.४<br>१.४२  | स रुद्धो रोदनाज्जातो                          | ₹. <b>5.</b> 33       |
| सबिन्दुकली सर्ग               | १.०२<br>१७.३  | सर्पश्च किन्तराश्चाप                          | २.५०<br>२२.३ <b>४</b> |
| 0                             | 10.4          | त्रार्थ । जन्म राज्याम                        | 17.44                 |

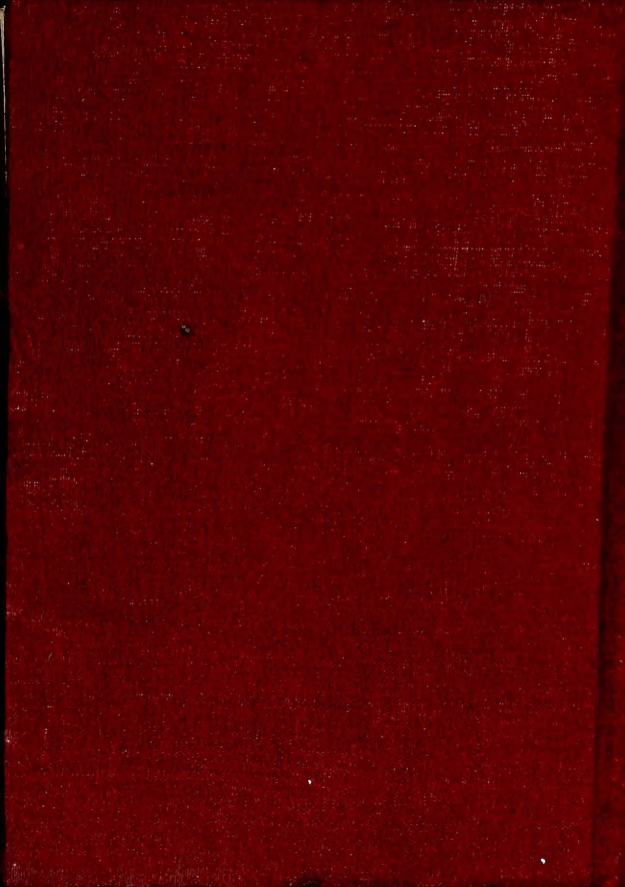
|                                                      | श्लोकानुत्र  | हमणी                       | २८७           |
|------------------------------------------------------|--------------|----------------------------|---------------|
| सर्वत्र त्रिगुणोनाहो                                 | 88.88        | सर्वे विष्णुपरा देवा:      | ₹.४०          |
| सर्वत्र पीठिकाः कार्या                               | २६.१८        | सर्वेषामिप चैतेषां         | ६ं.५५         |
| सर्वथाकारं उद्दिष्टं                                 | २६.५५        | सर्वेषामपि विज्ञेया        | \$3.x\$       |
| सर्वदेवार्चना होम                                    | २३.८३        | सर्षपाक्षतदूर्वाभि         | १६,४३         |
| सर्वदोषहरं श्रेष्ठं                                  | २८.१०        | सवत्सां किपलां             | १५.६६         |
| सर्वद्रव्याणि संयोज्य                                | १८.२४        | सवनेषु ऋमात् पूज्या        | 208.35        |
| सर्वद्वयं ततोच्यापिन                                 | २७.४३        | सवने सवने चैव              | २२.६=         |
| सर्वधान्यैश्च पुष्यैश्च                              | १६.७८        | सवस्त्रा भरणा योज्या       | २५.५२         |
| सर्वं लवा च मध्योक्ता                                | १२.६         | स विष्णुस्तारजीवात्मा      | १७.२२         |
| सर्वभूतध्ने ! कान्ते                                 | १३.४३        | स सृष्ट्वा पूर्वमप्तत्त्वं | १७.२०         |
| सर्वभूतहितायासौ                                      | ३.४२         | सहस्रमूर्तयस्तेऽत्र        | ₹.₹१          |
| सर्वभूतानि चैवासो                                    | ₹.५०         | सहस्रं पौरुषे सूक्ते       | ₹.१७          |
| सर्वमंगल संयुक्ती                                    | २७.४७        | सहस्रं वा शतं वापि         | २८.६४         |
| सर्वयज्ञतपोदान                                       | ₹ ३.३        | सहस्रा <b>दित्यसंकाशं</b>  | २०.१७         |
| सर्वयज्ञमहायज्ञा                                     | २२.३४        | सहस्रावितिथं कुर्यात्      | ११.२=         |
| सर्वेरत्न समायुक्तं                                  | 88.38        | सहा निशा सदाभद्रा          | २६.५६         |
| सर्वरूपनिवृत्ता हि                                   | २६.५६        | स हित्वा वैष्णवी           | 8.08          |
| सर्वशक्तियुतं मंत्रं                                 | १७.११        | सहेमचि <b>वद्रमापूर्य</b>  | २५.२८         |
| सर्व शास्त्रेषु शास्त्रज्ञैः                         | ३०,६२        | सहेमरत्नगंधामो             | २१.६५         |
| सर्वसारं तु सर्वत्र                                  | १२.२४        | स ह्यात्मा चान्तरात्मा     | ₹.88          |
| सवीगसन्धिषु तथा                                      | १७.४२        | सागराश्च तथा सर्वे         | २२.२७         |
| सर्वाङ्गावयवा नद्यः                                  | १७.४४        | सागराः स्वस्तये            | २४.५७         |
| सर्वात्मनो हरेबिम्बो                                 | २४.२         | साग्नि प्रदक्षिणीकृत्य     | २७.५६         |
| सर्वाधान्यस्थितं                                     | १०.२८        | सारिनरूपा वजत्यूध्व        | द. <b>२</b> २ |
| सर्वान्तैः कास्यहद्                                  | २७.६३        | सांगाः पृथगुपादेयास्तान्   | २१.४१         |
| सर्वी पूर्वोक्तविधिना                                | 78.88        | साङ्गेषु त्रिषु वेदेषु     | 3.8           |
| सर्वाश्च देवता रुद्र                                 | 35.05        | सात्वं ब्रह्मशिलारूपा      | १5.२१         |
| सविश्वविविधनः शक्त्या                                | २८.६२        | सात्त्विकी राजसी           | 5.8           |
| सर्वासा देवतानां तु                                  | ५.५५         | सात्त्विकी राजसी चापि      | १५.५          |
| सर्वे च विष्णुनैकेन                                  | ¥. ¥         | सात्त्विक रर्चयेन्         | 8.85          |
|                                                      | 3.09         | साधकस्यानपत्यस्य           | 88.50         |
| सर्वेण गन्ध पु <sup>ह्</sup> प<br>सर्वेणारोप्य तामचौ | 27.00        | साधारणीव दृष्टिः           | १४.१०३        |
| सर्वेऽप्यथाः प्रतीयन्ते                              | 2.83         | सान्द्रं ताम्रम्यं         | १३.२४         |
|                                                      | <b>२२.६७</b> | सान्निच्यमुद्रिका ज्ञेया   | 9.9           |
| सर्वेभ्यश्चैव भूतेभ्यः                               | 44.40        | dilling days at a          |               |

| सान्तिध्यं कल्पयेत्         | २०.२७         | सूक्ताभ्यां पूर्वमुक्ताभ्यां | ₹3.05  |
|-----------------------------|---------------|------------------------------|--------|
| साभिलाषामृतुस्नातां         | <b>द.३३</b>   | सूक्तेन च स्तुर्ति           | 28.68  |
| सामवेदः स्मृतो वामः         | १७.४४         | सूक्तैः स्तुत्वार्चयेद्      | २१.७5  |
| सामान्यमुद्रा विज्ञेया      | ७.४८          | सूक्ष्मार्थे न प्रपद्यन्ते   | 78.44  |
| सामान्यं तु शतं त्रेधा      | २३.२५         | सूत्रपातं ततः कुर्यातू       | €.€    |
| सामान्यारच्या विशेषाख्या    | ७.५२          | सूत्रपातं पुनः कुर्याद्      | 38.88  |
| सामान्येस समाख्यातं         | 5,5%          | सूत्रं प्रजापतिः             | 80.3   |
| सायमष्टाक्ष रं नित्यं       | 78.907        | सूत्रवितयुतं दद्याद्         | १५.१०७ |
| सायुधं सपरींवारं            | 8.48          | सूत्रेण वेष्टितान्           | 28.20  |
| सा योनिः सर्वभूतानां        | 5,5           | सृष्टिकमेण वै ध्यात्वा       | ११.३८  |
| सारभूतां ममावोचत्           | १.४६          | सृष्टिन्यासोऽयमासीने         | 6.38   |
| सावित्री व्याहतिश्चैव       | २७.५१         | सृष्टोश्वरमुदासीनं           | 80,50  |
| सावित्रेऽक्षततोयं           | २६.३३         | सेयं गुह्यतमा पुण्या         | १.५२   |
| सावित्र्या तत्र होतव्याः    | 38.88         | सेव्यार्त्यभ्बुजटा           | २६.५९  |
| सा हि मण्डूकखण्डा           | १४.१२         | सेव्यास्तत् प्रेष्सुभिः      | 38.5   |
| सिक्त्वा तु प्र <b>तिमा</b> | १८.४८         | सोऽनिरुद्धाञ्जसंभूतः         | 38.08  |
| सितचन्दनदिग्धांगं           | १२.६७         | सोपवासः शुचिभू त्वा          | २८.८३  |
| सितरक्तासितापीत             | 6.70          | सोमाय सोमपार्षदभ्यो          | २७.३८  |
| सितवस्त्रधरो भक्त्या        | <b>१</b> 5.50 | सोमेन्द्रे शेषु तत्पातः      | 38.48  |
| सितेन रजसा तत्र             | 88.38         | सोमेशेन्द्रेषु न             | १४.३५  |
| सिद्धानां दर्शनं मन्दः      | १२.७६         | सोमो बृहस्पतिश्चैव           | 84.76  |
| सिद्धार्थं गन्धपुष्पं       | २६.५३         | सोव्णीषं गुरुमाचान्तं        | 38.38  |
| सुगन्धकुसुमाकीणाँ           | 5,32          | सोच्णीषः सोतारीय             | २६.४४  |
| सुपर्णः प्रीयतां मह्य       | २०.२४         | सौवणीं सांगुलिः कार्या       | २४.६४  |
| सृभद्रस्य सुवाहोश्च         | 23.42         | स्तोत्रैवनि।विधैः            | १८.७२  |
| सुमूहूर्त्ते द्विजानुज्ञां  | १३.४१         | स्त्रीणां देवीति नाम         | 80.88  |
| सुमृद्भिः खातमापूर्यं       | 38.45         | स्त्रीभिः सुस्वर कंठाभिः     | 22.80  |
| सुरभीषच गुरोर्थंद्याद्      | १७.११३        | स्त्रीशूद्राणां तु सवेंषां   | 37.35  |
| सुरसैः बहुभिः दित्र्यैः     | 25.80         | स्थिण्डलाजिनशायी             | 78.04  |
| सुवर्णशंख नीलाभ्र           | २३.५४         | स्थण्डि <b>लाद्यर्चना</b> त् | 8.88   |
| सुसंभृतानलूनाग्रान          | १५.१०३        | स्थिण्डलाजिनशायी             | ₹8.5€  |
| सुसमं स्थण्डिलं             | <b>१</b> २.६३ | स्थण्डले देवमिष्ट्वादी       | 28.30  |
| सुस्नातः स्वस्तिवाच्याय     | 88.42         | स्यानशुद्धिरियं प्रोक्ता     | 24.28  |
| सुस्वप्नेऽत्रगृहं           | १२-६५         | स्याने तु व्यापको            | 8 K.L  |
| - 4                         |               | 3                            | 4 -4   |

| स्यानेशवरसग देवस्य              | २३.६३        | स्पृशद्भिः पात्र मन्यग्नैः   | २५.३०         |
|---------------------------------|--------------|------------------------------|---------------|
| स्याने सौम्या भविन्             | 88.8         | स्पष्टः शूद्रेण भक्त्या      | २८.३८         |
| स्थापनादि विभागः                | १५.२१        | स्पृष्ट्वा गोवालकैश्चैनां    | <b>१</b> ६.३० |
| स्थापनास्थापना चैव              | १५.२         | स्फोटा वर्तसराग्रंथि         | १४.१६         |
| स्थापनोक्त विधानेन              | 28.88        | स्याद् देवागार शिखर          | 20.88         |
| स्थापनोक्तविधानेन               | ₹७.इ€        | स्रग्भिश्च घूपदीपैश्च        | ? 5. ? ? 6    |
| स्थापयेत् तां शिखादेशें         | 39.0         | स्र चा नो स्न वया तारः       | प.५५          |
| स्थापयेत् तु ललाटान्ते          | 9.85         | स्रुवः स्यादभिचाराय          | 5,88          |
| स्थापयेत् प्रतिमां              | २१.५४        | स्वगृह्ये धर्मशास्त्रे च     | २१.६८         |
| स्थापितस्य चतुर्थेऽह्रि         | २६.२         | स्वप्नं दृष्ट्वा द्विज       | <b>१४.५७</b>  |
| स्थाल्यां तु तण्डुलान्          | २२.४         | स्वप्ने सर्वाणि कमणि         | 28.68         |
| स्थितस्तस्यां सदा               | १७.≒=        | स्वयमुत्पादिता मुख्या        | ₹8.8€         |
| स्थिता तु दैविकी                | १४.६         | स्वयं पत्न्यथवा पुत्रः       | १४.६=         |
| स्थितावीनशयानां                 | १५.३         | स्वयं प्रकाश ऐकेषाम्         | 7.80          |
| स्थित्यर्थं स्नुक्तया           | द.५ <b>६</b> | स्वल्पमहां जपं               | ११.६१         |
| स्थित्वा कृताञ्जलि              | १३.१५        | स्वशक्त्या पूजयेत्           | २४.४३         |
| स्थिराप्रमेय व्यापित्व          | 38.88        | स्विषष्याद् वर्तनं           | २.३५          |
| स्थूलसूक्ष्मप रत्वेन            | ₹8.5         | स्वस्तये सन्तु वसवो          | <b>२</b> ४.=४ |
| स्थूलसूक्ष्मविभागेन             | 8.8          | स्वस्तये सन्तु विद्येशाः     | २४.८६         |
| स्थूले निवेशितं                 | ७७.०६        | स्वस्तयेस्तु सदा             | २४.८१         |
| स्नपनं चोत्सवं कुर्याद्         | २५.६५        | स्वस्तयेऽस्तु सदा            | २४.द२         |
| स्तप्नं कारयेत् शक्त्या         | २८.४२        | स्वस्तयेऽस्तु सदा            | २४.५३         |
| स्तपनं च यथोत्साहं              | 38.85        | स्वस्ति चास्तु च             | 38.80         |
| स्नपनं चाचतुमीसान्              | २४.=४        | स्वस्तिसूवतेन चानीय          | २१.5४         |
| स्मप्नं चोत्सवं                 | २७.६७        | स्वस्त्यस्तु पूजकानां        | २४.८€         |
| स्नातः स्वलंकृत                 | 28.8         | स्वां स्वां विद्या पठन्तस्ते | <b>१६</b> .७४ |
| स्नात्वाचम्य पुनर्वेद्यां       | 20.58        | स्वाहाकारवषट्कारो            | 4.37          |
| स्नात्वाचान्तः कृतन्यासो        | <b>४.</b> ३  | स्वाहास्वधावषर्काराः         | 3,30          |
| स्नानप्रकारभालेपं               | २८.५         | , ₹                          |               |
| स्नानशेषैस्तु कुम्भ <b>स्थै</b> | \$8.50       | हंसास्यीऽस्मादृकारोऽत        | ५.न           |
| स्नानोदकस्य चांगानि             | २६.५२        | हकारं मध्यकोष्ठेऽन्त्य       | 5.83          |
| स्नापधित्वो तु कर्माची          | 85.88        | हरितै: सन्धयश्चात्र          | 20,00         |
| स्नापियत्वार्चं नं              | १८.८६        | हर्षगद्गदया वाचा             | १.७           |
| स्निग्धे प्रदक्षिणावर्ते        | <b>=.€</b> € | हविशोष: तत: पश्चाद्          | २८.५८         |
|                                 |              |                              |               |

| हविं शेषं ततः पश्चाद्   | २२.७७  | हृद्वीजं तु प्लुतं चित्यं | ५.७८         |
|-------------------------|--------|---------------------------|--------------|
| हस्तयोश्च धनुर्वेद      | 80.85  | हृद्वीजं मूलमंगानि        | ५.२६         |
| हिरण्यं गां महीमश्वान्  | 28.2%  | हृद्ये वं योगपीठस्थं      | ६.४६         |
| हिरण्यवर्णा हरिणीमिति   | १६.८८  | हेतिच्छेदे तु सर्वत्र     | २४.६५        |
| हीतस्वना च निन्द्यांगी  | 88.83  | हेमचूर्णांदिभिः सम्यक्    | 20.58        |
| हुतभुक् च तथा ज्ञेयः    | 5.20   | हेमपात्रे घृतं पूर्ण      | १६.१२४       |
| हुतशेषं ततो दद्याद्     | 34.48  | हेमरत्नादिदानेन           | 28.28        |
| हुतान्तैः प्रणवाद्येश्च | 20.20  | होतव्यं विधिना            | 5.50         |
| हुत्वाग्नि च यथान्यायं  | 23.08  | होतव्यः संस्कृते          | <b>द.२</b> ६ |
| हुत्वा देवमनुज्ञाप्य    | २१.७६  | होमकर्म ततः धर्यात्       | १८.२८        |
| हुत्वान्नं मूलमंत्रेण   | २२.७६  | होमशेषं समाप्याथ          | 5.5%         |
| हुत्वान्नं मूलमंत्रेण   | २=.५७  | होमादि सकलं कुयाद्        | २५.७५        |
| हुत्वा हुत्वा स्पशेद    | २७.5२  | होमार्थं तु दिजा          | 88.38        |
| हृत्वा भल्मादिक्षं      | २४.७१  | होमार्थं वालुकाभिस्तु     | १८.५         |
| हृदयं पूर्वकुण्डे तु    | १६.१३१ | होमावसान एतेभ्यो          | २४.४८        |
| हृदयादीनि चांगानि       | ६.३७   | होमेन प्रीणयेत पूर्वं     | १७.६८        |
| हृदि शांतिः ललाटे       | १७.७१  | , ,                       |              |
|                         |        |                           |              |





## TANTRASAMUCCAYA

by Cennas Narayanan Namputiri. It is unique com. pendium on temple architecture, sculpture and rituals. Among the Tantra literature it occupies an important position and even at present priests in Kerala temples closely follow the prescriptions of this most popular treatise, for the construction of the shrine, installation of the idol, daily worship festivals, renovation, reconstruction and allied rituals. The work divided into twelve Patalas consists of 1801 stanzas composed in different metres. Its importance as the most authoritative manual in all matters connected with Kerala temples cannot be The edition also contained the Vimarover estimated. shini commentry of Shankara. It also includes an elaborate general introduction contributed by Dr. N.P.Unni, Professor and Head of the Department of Sanskrit, University of Kerala.

## NAGPUBLISHERS

11A/U.A. JAWAHAR NAGAR, DELHI-7 (INDIA)